
 

 

 
ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396                                                                                Orizzonti | 376 

 

Interprete egent: 

linguaggio del dono e figure del ricordo nel De beneficiis di Seneca 

 

Lavinia Scolari 

 
Abstract 

Il dono – come è stato osservato [Godbout 1996; Raccanelli – Beltrami 2014; Ricottilli 2011] – è un 

linguaggio, una forma di comunicazione. Come tale, necessita di essere tradotto o interpretato. Questo era 

chiaro già a Seneca (alia … interprete egent, Ben. 4.16.3), che riconosce il ruolo discriminante di una 

interpretatio benigna o maligna del beneficio (Ben. 2.28; 3.7; 4.21). Per facilitarne la decodifica, Seneca 

suggerisce di aggiungere alla res bona del dono bona verba, evitando ammonimenti, parole offensive, 

asperitas verborum (Ben. 2.4.1) o tarditas loquendi (Ben. 2.3.1), che rischiano di tradurre il dono in un 

insulto (maledictum) o di renderlo odioso, trasformando l’interagente in un nemico (Ben. 5.22). Se dunque 

talvolta sarà opportuno tacere e lasciare che sia la res a parlare (Ben. 2.11.6), in genere una praedicatio 

humana benignaque favorirà una interpretatio positiva del beneficio. Seneca fornisce così un quadro 

prescrittivo delle parole da dire e non dire quando si dona – o da evitare che l’altro dica (come rogo, 

molestum verbum) – ma anche di quelle da usare o evitare quando si riceve, si contraccambia o si chiede. 

Anche silenzio e forme mimico-gestuali sono comportamenti comunicativi che agiscono sul legame (e.g. 

aggrottare le ciglia, abbassare lo sguardo, etc.). Il contributo intende esaminare questo galateo senecano 

della comunicazione in rapporto alla prassi del dono, alla luce delle metafore culturali riconducibili alla sfera 

dell’interpretatio [Bettini 2012] e in dialogo con gli studi di pragmatica della comunicazione applicata alla 

letteratura latina [Ricottilli 2009; Raccanelli 2010; 2011], per mostrare da un lato la forza performativa e 

perlocutoria di tale linguaggio [Austin 1962; Beta 2004], verbale e non, dall’altro come Seneca offra, come 

direbbe Geertz, non solo un modello per ma anche un modello di: la rappresentazione descrittiva oltre che 

precettistica di una buona prassi romana. 

 

The gift – as has been observed [Godbout 1996; Raccanelli – Beltrami 2014; Ricottilli 2011] – is a language, 

a form of communication. As such, it needs to be translated or interpreted. This was already clear to Seneca 

(alia ... interprete egent, Ben. 4.16.3), who recognizes the discriminating role of a benign or malignant 

interpretatio of the benefit (Ben. 2.28; 3.7; 4.21). For easier decoding, Seneca suggests adding bona verba to 

the res bona of the gift, avoiding warnings, offensive words, asperitas verborum (Ben. 2.4.1) or tarditas 

loquendi (Ben. 2.3.1), which risk translating the gift into an insult (maledictum) or to make it hateful, 

transforming the interactor into an enemy (Ben. 5.22). So, if sometimes it will be appropriate to remain silent 

and let the res speaks first (Ben. 2.11.6), generally a praedicatio humana benignaque will promote a positive 

interpretation of the benefit. Thus, Seneca provides a prescriptive framework of the words to say and not to 

say when giving a gift – or to prevent the other from saying (such as rogo, molestum verbum) – but also the 

words to use or avoid when receiving, returning or asking for a gift. Even silence and mime-gestural forms 

are communicative behaviours that act on the bond (e.g. frowning, lowering your gaze, etc.). The 

contribution aims to explore this Senecan etiquette of communication in relation to the practice of giving, in 

the light of the cultural metaphors linked to the sphere of interpretatio [Bettini 2012] and in dialogue with 

studies of pragmatics of communication applied to Latin literature [Ricottilli 2009; Raccanelli 2010; 2011], 

on the one hand, to show the performative and perlocutionary strength of such verbal and non-verbal 

language [Austin 1962; Beta 2004], on the other hand, to highlight how Seneca offers, as Geertz would say, 

not only a model for but also a model of: a descriptive and prescriptive representation of Roman good 

practice. 
 

Il dono – come è stato osservato1 – è un linguaggio, una forma di comunicazione. Lo è anche, forse 

ancor di più, a Roma antica, dove esso coopera a tessere una fitta rete di relazioni sociali, politiche 

                                                        
1 Cfr. almeno GODBOUT 1996; RACCANELLI – BELTRAMI (2014, soprattutto pp. 195 s.); RICOTTILLI 2011; RICOTTILLI 

2009; COFFEE 2017 e CARLÀ – GORI 2014. Più in generale, gli esiti delle ricerche sul dono devono molto al lavoro di 

MAUSS 1950, i cui studi sono ancora oggetto di discussione e dibattito, al punto da stimolare nuovi sviluppi 



Lavinia Scolari 

 
ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396                                                                                Orizzonti | 377 
 

ed economiche. In un suo contributo sulla pragmatica del dono nella cultura romana, Renata 

Raccanelli lo definisce come il «metalinguaggio analogico della relazione», o ancora «la 

comunicazione della proposta di comunicare»2. Come la studiosa mette in risalto, se ciò è vero per 

la categoria del dono, lo è anche per quella del beneficium, che, specie nella riflessione senecana, si 

interseca e giustappone alla prima, benché non le sia perfettamente sovrapponibile. Infatti, sebbene 

entrambe afferiscano all’ambito del bene facere e alla prassi di reciprocità positiva, e nonostante 

Seneca usi spesso munera (meno spesso dona) come sinonimo di beneficia, la loro relazione non si 

può ridurre a una semplice equivalenza. Nel De beneficiis in particolare, non di rado il loro è un 

rapporto “sineddotico”, nel quale munera e dona rappresentano una delle tante articolazioni del 

beneficium, uno degli strumenti per “fare il bene”, quello relativo alla sfera materiale, alla res. Ad 

ogni modo, quando in questa sede proporremo la parola ‘dono’ come “traducente” o “modello 

interpretativo” del beneficium romano, la useremo «[...] senza pretendere di trovare nell’antico 

alcuna conferma (o disconferma) di modelli che alcuni antropologi tendono ad universalizzare in 

maniera talvolta acritica»3. 

Quello che quindi faremo è interrogarci su tre aspetti principali: 1) ci chiederemo innanzitutto se per 

Seneca il dono sia un linguaggio che, come tale, va tradotto o interpretato; 2) esamineremo quindi 

natura e ruolo degli interpretes del beneficio nonché caratteristiche e funzioni delle interpretationes 

che essi forniscono; 3) individueremo gli elementi su cui gli interpretes sono chiamati a operare la 

loro “traduzione”, a partire dalle parole da dire o da non dire e dai gesti e i comportamenti da 

esprimere o reprimere4.  

Infine, mutuando le categorie culturali usate da Clifford Geertz nel suo The interpretation of 

cultures (1973) e mettendo a confronto i testi senecani con alcune riscritture letterarie latine, 

tenteremo di aprire una terza direttrice di indagine volta a stabilire se – e in che misura – il modello 

del dono che Seneca offre sia solo “prescrittivo” (un “modello per”) o anche “descrittivo”, un 

“modello di” una buona prassi romana.  

 

1. Gli interpretes beneficii 

 

In Ben. 4.16.3, trattando del tema della gratitudine come virtù di per sé stessa desiderabile, Seneca 

afferma: alia fortasse minus dignitatem suam praeferunt et, an sint honesta, interprete egent; «altre 

cose presentano forse in modo minore il proprio valore e, [per stabilire] se siano onorevoli o no, 

necessitano di un interpres». Per Seneca, dunque l’intervento di un interpres è indispensabile 

quando l’oggetto in esame non manifesti chiaramente il proprio valore (dignitas)5, quando, cioè, 

esso sia ambiguo o di difficile “traduzione”. Interpretari, infatti, è il verbo usato per designare l’atto 

                                                                                                                                                                                        
interpretativi. Per una messa a punto dello stato dell’arte si vedano, ad es. il numero XXXVI/2 della rivista «Sociologie 

et sociétés» (2004) intitolato Présences de Marcel Mauss, e il n. XVII di «Trivium» (2014). 
2 RACCANELLI (2011, 307-309). Sulle forme della “comunicazione analogica” attraverso la prassi del dono, così come 

emergono dal De beneficiis di Seneca, cfr. RICOTTILLI – RACCANELLI (2023, 19 ss.). Sul piano metodologico, 

indispensabili gli studi di “pragmatica” e “pragmatica della comunicazione” di AUSTIN 1962; SEARLE 1976; 

WATZLAWICK – HELMICK BEAVIN – JACKSON 1971. 
3 LI CAUSI (2009, 227). 
4  Su questo punto, utili per un posizionamento critico gli studi di RICOTTILLI 2009 e RACCANELLI 2010, 2011; 

RICOTTILLI (2018, 7-20); RACCANELLI – BELTRAMI (2014, 193-200) e il più recente volume a cura di RICOTTILLI – 

RACCANELLI (2023, soprattutto l’introduzione di L. Ricottilli, pp. 7-25). 
5 Per un approfondimento sul concetto della dignitas all’interno della relazione asimmetrica tra benefattore e beneficato 

si rimanda a MARCHESE 2011 e 2016. 



Interprete egent: linguaggio del dono e figure del ricordo nel De beneficiis di Seneca 

 

 

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396                                                                                Orizzonti | 378 

del ‘tradurre’ da una lingua a un’altra, o meglio, da un sistema linguistico o comunicativo a un altro 

(si pensi ad esempio all’interpretatio dei sogni, degli omina o degli oracoli).  

Il ruolo dell’interpres, però, è anche quello di attribuire un pretium alle cose6. Come ha mostrato 

esaustivamente Bettini (2012), non si tratta solo di un «traduttore», vale a dire di una «persona che 

media fra parlanti di lingue diverse» (p. 88), ma anche, più in generale, di un «mediatore», «colui 

che, mettendosi in mezzo fra due parti, contribuisce a stabilire il prezzo, il valore attorno al quale 

esse possono trovare un accordo» (p. 97)7.  

Seneca, tuttavia, nella sua riflessione sul dono, fa riferimento a un tipo di interpretatio etica, in 

grado di verificare la conformità di qualcosa o qualcuno alla sfera dell’honestum. Infatti, fra le cose 

che necessitano di un interpres e il cui valore è difficile da stabilire, Seneca non può non 

annoverare i beneficia:  

 

3.7.6. Quid sit enim beneficium, non constat, deinde, quantum sit; refert, quam benigne illud interpretetur 

iudex. Quid sit ingratus, nulla lex monstrat; saepe et qui reddidit, quod accepit, ingratus est, et qui non 

reddidit, gratus8. 

 

3.7.6. Infatti, che cosa sia il beneficio, non lo si può stabilire con certezza, e neppure quale sia il suo valore; 

importa quanto benevolmente lo valuti il giudice. Che cosa sia un ingrato, nessuna legge lo indica; spesso 

anche chi ha restituito ciò che ha ricevuto è ingrato, e chi non ha restituito è grato. 

 

Il soggetto del verbo interpretetur è iudex, un termine che, del resto, secondo Servio (ad Aen. 

4.608), è assimilabile a interpres (alii ‘interpres’ testis, iudex, arbitra accipiunt). È al iudex, infatti, 

che spetta il compito di interpretari. L’interpres beneficii che ha in mente Seneca, dunque, non è un 

subalterno, ma una figura di una certa autorità, che è chiamata a fornire un giudizio e la cui 

valutazione è in grado di influire sulla realtà, di agire su di essa9. Tale iudex, inoltre, non dovrà 

neppure attenersi a un codice scritto o a delle norme prefissate, poiché non esiste alcuna lex che 

disciplini la complessa materia dei benefici. Il metro di giudizio che dovrà seguire è dunque quello 

dettato dalla sua benignitas, o meglio, dal suo animus, come Seneca segnala chiaramente in Ep. 

81.5: [...] animo et beneficia et iniuriae constant, «benefici e offese hanno un valore conforme a 

quello della disposizione d’animo con cui si compiono». Non è possibile, quindi, stabilire un valore 

economico-oggettivo dei doni: constare, presente in entrambi i brani, fa parte del lessico 

economico-commerciale, della stima e del prezzo, ma stride con la sfera immateriale dei beneficia, 

che si misurano sulla base dell’animus. È questo il centro assiologico del beneficio (cfr. Ben. 1.6.2), 

l’elemento «hegemonikòn che dà forma e indirizza il campo delle res» e che crea «prospettive 

valoriali»10. 

                                                        
6 Il primo a proporre un rapporto etimologico tra interpres e pretium è stato BRÉAL 1876. Al riguardo, cfr. BETTINI 

(2012, 272-76); BENVENISTE (1969, I, 105), secondo il quale pretium e interpres riconducono all’idea di 

«contrattazione, prezzo fissato con accordo comune»; e ROCHETTE (1996, 83 ss.). Su pretium nel senso di “valore”, cfr. 

OLD, s.v., 3. 
7 Sull’originaria vocazione commerciale di interpres, cfr. BETTINI (2012, 88-97 et passim). 
8 Per il testo del De beneficiis seguo PRÉCHAC 1926-1928 tranne dove diversamente segnalato. 
9 Al riguardo, BETTINI (2012, 95), parla di un’autonoma agency che fa dell’interpres una figura che oscilla tra quella 

del «testimone che garantisce la validità di un certo atto, e quella del giudice o arbitro». 
10 PICONE (2013, 112). Sul ruolo dell’intenzione (mens) come tratto pertinente del dono, fondamentale GRIFFIN (2013, 

spec. 27). Su animus e mens come «centri assiologici» a partire dai quali è possibile costruire prospettive di senso, cfr. 

LI CAUSI (2008, 101).  



Lavinia Scolari 

 
ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396                                                                                Orizzonti | 379 
 

Ma se il significato del dono (quid sit) e il valore che esso assume (quantum sit) dipendono da 

quanto benevolmente (quam benigne) il iudex lo “interpreti”, ciò significa che non solo i beneficia, 

ma anche l’interpretatio ha una sua connotazione qualitativa, un’oscillazione segnica o, per meglio 

dire, etica, che la rende più o meno benigna e da cui dipende il valore del dono.  

 

2.28.4. nullum est tam plenum beneficium, quod non vellicare malignitas possit, nullum tam 

angustum, quod non bonus interpres extendat. Numquam deerunt causae querendi, si beneficia 

a deteriore parte spectaveris11.  

 

2.28.4. Non c’è alcun beneficio così completo che la malignità non possa sminuire, nessuno 

tanto misero che un buon intermediario non incrementi. Non mancheranno mai motivi per 

lagnarsi, se si guarderà il beneficio dal lato peggiore.  

 

Se la malignitas è capace di denigrare (vellicare) un beneficium anche se plenum, un bonus 

interpres sarà in grado di accrescere (extendere) perfino un beneficium angustum12. È evidente, 

dunque, che l’attività dell’interpres non è affatto un’operazione neutra, ma consiste in un intervento 

attivo sulla materia da “interpretare”. Un interpres bonus, vale a dire ‘dabbene’, ‘virtuoso’, 

positivamente connotato sul piano etico, è davvero, come segnala Servio (ad Aen. 4.608), un auctor 

(veteres enim interpretem conscium et auctorem dicebant), in grado cioè di augere (‘accrescere’) il 

valore del dono, così come la malignitas è in grado di screditarlo13 . Netto il contrasto tra la 

categoria astratta, impersonale, della malignitas e la forte rappresentazione “personale” del bonus 

interpres, che sottolinea tutta l’autorevole centralità della disposizione interiore all’interno della 

dinamica di “traduzione” del dono. 

Ma chi sono questi autorevoli e determinanti interpretes del beneficio di cui parla Seneca? 

Esaminando il trattato, ne emergono almeno due tipologie: la prima è quella degli interpretes 

esterni alla dinamica, soggetti “terzi”, che, come nella definizione di Isidoro (Et. 10.124), stanno nel 

mezzo tra le due parti (interpres quod inter partes medius sit). La loro “mediazione”, tuttavia, 

talvolta coincidente con la generica opinio, non sempre è d’aiuto alla costruzione di un legame 

positivo: 

 

4.21.5. Immo (amplius adiciam) est aliquando gratus etiam, qui ingratus videtur, quem mala 

interpres opinio contrarium tradidit. 

 

4.21.5. Anzi (aggiungerò di più) talvolta è grato anche colui che sembra ingrato solo perché 

l’opinione pubblica, cattiva interprete, ne ha restituito un’immagine contraria. 

 

                                                        
11 Seguo qui il testo dell’edizione di HOSIUS 1914, che espunge tam. PRÉCHAC 1926-1928 legge quod non tam bonus 

interpres extendat. 
12 ARMISEN-MARCHETTI (1989, 129) evidenzia come il termine interpres, in questo contesto, vada ricondotto alla 

scientia interpretandi dei giureconsulti. 
13 Sull’interpres come auctor e sul significato originario di quest’ultimo termine, legato alla «capacità di far crescere e 

di portare a compimento un certo processo» cfr. BETTINI (2012, 95-96). 



Interprete egent: linguaggio del dono e figure del ricordo nel De beneficiis di Seneca 

 

 

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396                                                                                Orizzonti | 380 

Il primo giudice dei benefici, ma anche e soprattutto del comportamento di chi li riceve, è l’opinio, 

che Seneca qualifica senza mezzi termini come una mala interpres la cui disfunzionalità traduttiva 

risiede nel diffondere o restituire un’immagine contraria al vero (contrarium tradidit)14.  

Il secondo tipo di interpres esterno emerge, ad esempio, in Ben. 6.13.5: 

 

6.13.5. Non sum invidus beneficii interpres nec desidero illud mihi tantum dari, sed et mihi.  

 

6.13.5. Non sono un malevolo estimatore del beneficio, né desidero che esso sia dato solo a me, 

ma che sia dato anche a me. 

 

Nel passo, Seneca immagina di assumere su di sé il ruolo di potenziale o aspirante soggetto 

accipiens che si trovi a valutare non un beneficio ricevuto, ma quelli che il suo benefattore ha 

erogato o potrebbe erogare ad altri diversi da lui. In questa particolare situazione, l’accipiens guarda 

dunque a una dinamica di scambio cui è estraneo, quella tra un soggetto dans (lo stesso dal quale si 

aspetta di essere beneficato) e un altro donatario. Egli si colloca pertanto come interpres esterno che 

ha tuttavia con una delle due parti (l’altro beneficato) un rapporto potenzialmente conflittuale. 

Entrambi, infatti, guardano allo stesso obiettivo: ricevere un beneficio dal medesimo benefattore. 

Seneca, però, nega l’esclusività del dono e rifiuta categoricamente l’etichetta di invidus beneficii 

interpres che lo porterebbe a interpretare il beneficio concesso ad altri e colui che gli è stato 

preferito in modo malevolo (invidus). Dell’invidia, nello specifico, Seneca parla in Ben. 2.28 come 

quel male che ci turba spingendoci a operare dei paragoni fra i doni che abbiamo ricevuto e quelli 

ricevuti dagli altri:  

 

2.28.1. Omnibus his vehementius et importunius malum est invidia, quae nos inquietat, dum 

conparat: “Hoc mihi praestitit, sed illi plus, sed illi maturius”; et deinde nullius causam agit, 

contra omnes sibi favet. Quanto est simplicius, quanto prudentius beneficium acceptum augere, 

scire neminem tanti ab alio, quanti ab se ipso aestimari! 

  

2.28.1. Fra tutti questi, il male più violento e sconveniente è l’invidia, che ci turba, mentre mette 

a paragone: “Mi ha dato questo, ma a quello ha dato di più, e a quell’altro ha dato più 

tempestivamente”; e quindi non difende la causa di nessuno, ma sostiene sé stessa contro tutti. 

Quanto è più genuino, quanto è più saggio accrescere il valore del beneficio ricevuto, e 

riconoscere che nessuno è stimato da un altro tanto quanto è stimato da sé stesso!» 

 

La pratica sconveniente che l’invidia attiva 15  è antitetica rispetto a quella più saggia (cfr. 

prudentius) suggerita poco dopo, che consiste nell’accrescere il valore del dono ricevuto 

(beneficium acceptum augere): una prassi molto vicina all’esito della “traduzione” del bonus 

interpres, incline a extendere il beneficium (Ben. 2.28.4). I motivi per lamentarsi (causae querendi) 

                                                        
14 L’aggettivo malus può essere inteso sia come “malevolo” o “maligno”, come intendono GRIFFIN e INWOOD (2011, ad 

loc.), che traducono con la pregnante espressione «malign gossip», sia, più semplicemente, come “cattivo” nel senso di 

“incapace” di svolgere bene l’attività che gli compete. 
15 KASTER (2005) definisce l’invidia come «an unpleasant psychophysical response to seeing your good» (p. 86) e 

ancora «unadmiring view of some other person or group» (p. 103). Sulle disposizioni disfunzionali di invidia, 

obtrectatio e malevolentia, cf. HELLEGOUARC’H (1963, 199). Sull’invidia dei beni altrui come meccanismo 

disfunzionale di proiezione verso il presente, cf. LI CAUSI (2012, 72). 



Lavinia Scolari 

 
ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396                                                                                Orizzonti | 381 
 

non mancano se si guarda al beneficio ricevuto con una disposizione negativa, evidenziandone 

pecche e difetti (a deteriore parte). In Ben. 2.28.4, infatti, a poter esercitare la malignitas o, in 

alternativa, a dimostrare di essere un bonus interpres, è lo stesso beneficato, che da un lato è 

spettatore delle dinamiche di scambio che lo circondano, dall’altro si fa interpres di quella nella 

quale è calato, e, nello specifico, del dono di cui è soggetto accipiens. Nel trattato senecano, infatti, 

l’interpres beneficii per antonomasia è proprio il beneficato che riceve il dono, e che, qualche volta, 

può ricadere nel novero dei munerum mali interpretes (‘cattivi interpreti dei doni’, Ben. 1.1.9)16 e 

risultare ingrato a seguito di una sua “cattiva interpretazione” del significato relazionale che esso 

veicola. 

In questo caso, però, la definizione di Isidoro offerta supra vacilla, dal momento che un simile 

interpres non è un esterno “mediatore tra le parti,” ma un agente interno alla dinamica benefica, 

coincidente con una delle due partes che si relazionano. Stesso dicasi per l’ultima tipologia di 

interpres, quella (interna alla dinamica) di colui che riceve il contro-dono, vale a dire il benefattore, 

chiamato a benigne omnia interpretari (Ben. 2.17.6). 

Seneca ha già detto che il valore del beneficium dipende dall’animus (o dalla benignitas) di chi è 

chiamato a valutarlo: in primo luogo, dunque, dal beneficato, che lo “interpreta” nel momento 

stesso in cui lo riceve o lo chiede. In realtà, però, per Seneca, esso dipende anche e soprattutto 

dall’animus del donatore e dal linguaggio (gestuale, verbale, espressivo) con cui questi lo eroga. 

Detto altrimenti, per quanto benevolo possa essere l’interpres beneficii, costui si trova comunque a 

decodificare un messaggio, quella «comunicazione della proposta di comunicare» di cui parla 

Raccanelli17. Per farlo, avrà a disposizione una serie di segnali comunicativi. Seneca lo sa bene, ed 

è per questo che impiega gran parte del trattato per offrire un quadro prescrittivo delle parole da dire 

e non dire quando si dona – o da evitare che l’altro dica (come rogo, indicato come un molestum 

verbum, onerosum, Ben. 2.2.1) – ma anche di quelle da usare o da evitare quando si riceve, si 

contraccambia o si chiede. In altre parole, fornisce una guida “perlocutoria”18 sia al benefattore sia 

al beneficato, delle direttive, cioè, per ottenere certi effetti attraverso una serie di atti locutori (e 

illocutori). 

Per cogliere appieno il significato dell’operazione senecana occorre ora interrogarsi sulla natura e 

funzione degli elementi che gli interpretes interni al beneficio sono chiamati a decodificare. In altre 

parole, sarà utile chiedersi da quali componenti sia formato il “linguaggio del dono”.  

 

2. Il linguaggio del dono 

 

Come emerge dal trattato, la prassi benefica è supportata da un linguaggio verbale, gestuale ed 

espressivo (o prossemico), che ha delle sue proprie regole, sulle quali Seneca riflette nel trattato. 

In primo luogo, il nostro suggerisce di aggiungere alla res bona del dono bona verba, e di «dare 

valore (commendare) alle cose che si offrono annunciandole in modo cordiale e benigno 

(praedicatione humana benignaque)», in quanto «il silentium di alcuni o la loro ritrosia a parlare 

                                                        
16 Al rischio di incappare in munerum mali interpretes Seneca contrappone la certezza della benignitas deorum, su cui 

cfr. PICONE (2013, 48 s). 
17 Cfr. supra. 
18 Cfr. AUSTIN 1962; BETA 2004. 



Interprete egent: linguaggio del dono e figure del ricordo nel De beneficiis di Seneca 

 

 

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396                                                                                Orizzonti | 382 

(loquendi tarditas) ha rovinato (corrupit) benefici anche importanti (ingentia), dando l’impressione 

di pesantezza e fastidio (imitata gravitatem et tristitiam), poiché essi hanno promesso col volto di 

chi nega (voltu negantium)» (Ben. 2.3.1).  

L’espressione del volto traduce dunque la disposizione dell’animo. Seneca lo anticipa in Ben. 2.2.2, 

quando descrive il benefattore che dona volentieri come colui che agisce laetus e che «assume 

un’espressione del volto che riflette quella del suo animo (induit sibi animi sui voltum)». Al 

contrario, in Ben. 1.1.5-7 è fornita una rappresentazione profondamente negativa degli atti locutori 

ed espressivi del soggetto dans: frontem adducere, vultum avertere, supercilia subducere sono 

forme mimico-gestuali tipiche del malanimo19; e ancora, l’astuto utilizzo di longi sermones con cui 

togliere all’aspirante soggetto accipiens l’occasione di chiedere (occasio petendi); o le promesse 

espresse con parole malevole, venute fuori a stento (malignis et vix exeuntibus verbis), che non 

possono creare alcun sentimento di debito (cfr. nemo autem libenter debit, Ben. 1.1.7). Anzi, tanto 

l’asprezza delle parole (asperitas verborum) quanto un cipiglio arrogante (supercilio) e un 

linguaggio (sermo) improntato alla superbia fanno venire in odio i benefici (beneficia ... in odium 

adducunt), e, sul piano perlocutorio, fanno sì che il destinatario si penta di aver chiesto (Ben. 2.4.1). 

La superbia, in particolare, e i suoi segnali prossemici vanno dunque evitati: 

 

2.11.6. Quid opus adrogantia vultus, quid tumore verborum? Ipsa res te extollit. [...] res 

loquentur nobis tacentibus. Non tantum ingratum, sed invisum est beneficium superbe datum. 

 

2.11.6. A che serve un’espressione altera, a che servono parole tronfie? È l’azione stessa che ti 

esalta. [...] parlino i fatti mentre noi tacciamo. Non è solo sgradito, ma anche inviso il beneficio 

dato in modo superbo.  

 

Come osserva Raccanelli (2010, 146), questa gamma di atteggiamenti costituiscono dei «segna-

contesto», dei messaggi comunicativi capaci di decodificare situazioni conflittuali piuttosto che 

ireniche e in grado di costruire relazioni positive. Talvolta, il silenzio è la scelta comunicativa 

migliore: sia il dono stesso a parlare, purché non diventi un insulto (cfr. maledictum, Ben. 1.11.6): 

ciò accade, ad esempio, nel caso dei doni in cui si riconosce o denuncia un vitium accipientis, o dei 

cosiddetti munera exprobratura, che “rimproverano” un vizio o un difetto (morbum) del donatario: 

come quando si regala del vino a un ubriacone o dei medicinali a un uomo di salute cagionevole.  

Quella dell’exprobratio, in particolare, è una categoria piuttosto insidiosa sul piano relazionale, 

perché rischia di suscitare odium in chi ne è colpito (Ben. 2.11.6) e di trasformare (vertere) il munus 

in un’iniuria (Ben. 5.23.1) e un ingrato in un nemico (ne ex ingratus inimicum faciam, Ben. 5.22.3), 

specie quando parole troppo dure (verba duriora) usate per ricordare il beneficio concesso e 

ottenerne il contraccambio, sono avvertite alla stregua di rimbrotto e tormento20.  

                                                        
19 Cfr. RICOTTILLI (2011, 413-15). Per un’analisi di alcune celebri figure o episodi di superbia, si veda PICONE (2013, 

172-73).  
20 Un simile effetto è generato anche dal pessime loqui di cui si fanno protagonisti alcuni beneficati nei riguardi dei loro 

benefattori: «Altri parlano in modo pessimo di quelli che si sono resi verso di loro benemeriti in modo ottimo (alii 

pessime locuntur de optime meritis). È più sicuro offendere questo genere di persone che averle beneficate; infatti, 

cercano nell’odio l’argomento per dimostrare che non sono debitori di nulla» (Ben. 2.24.1). Cfr. anche Ben. 3.1.1: [...] 

adeoque in contrarium itur, ut quosdam habeamus infestissimos non post beneficia tantum sed propter beneficia, «e si 

giunge a un esito tanto contrario che alcuni li abbiamo sommamente ostili non solo dopo i benefici, ma proprio a causa 



Lavinia Scolari 

 
ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396                                                                                Orizzonti | 383 
 

Il benefattore che ricorda al destinatario il dono concessogli rischia di risemantizzare il beneficio 

alla luce dei tratti coercitivi del credito. Questa operazione di ammonimento è dunque 

profondamente negativa per il successo del meccanismo del bene facere, perché “traduce” il dono 

in una dinamica di scambio diversa, avvertita come un peso da cui affrancarsi. 

Già in Ben. 2.11.1 Seneca si sofferma sull’uso improprio della commemoratio meritorum, volta a 

exprobrare e dunque sovversiva rispetto alla dinamica benevola21. Una simile ammonizione è un 

tormento per l’animus del destinatario, lacerato dal peso dell’obligatio. Essa non agevola il rapporto 

né permette al sentimento di gratia di mantenersi vivo. Al contrario, il suo manifestarsi è indice di 

una disposizione interiore marcata dalla superbia, la quale tende a subordinare l’interlocutore, 

poiché trae il massimo della soddisfazione da un rapporto che sottolinei la diseguaglianza ed 

evidenzi la preminenza di colui che ha elargito22. 

La benevolentia non deve essere sottolineata continuamente con atteggiamenti di ostentazione (non 

est dicendum, quid tribuerimus, «non bisogna parlare dei benefici che abbiamo attribuito», Ben. 

2.11.2). Al benefattore, infatti, si addice tacere, mentre eloqui e narrare sono officia specifici del 

beneficato (Ben. 2.11.2-3), che ha così occasione di manifestare la sua riconoscenza, dichiarando il 

proprio debito e una memoria duratura: pertinax sit memoria debentium (Ben. 1.4.5) 23 . 

L’opposizione parola/silenzio si iscrive così in un’altra categoria contrastiva, quella di 

memoria/oblivio, già citata nel libro I, e in più luoghi del trattato, e recuperata nel libro VII, quando 

Seneca prescriverà iperbolicamente al benefattore di dimenticare il beneficio, attenendosi almeno al 

silenzio24.  

Seneca, però, non fornisce solo un quadro prescrittivo delle parole da dire e non dire quando si 

dona, ma anche di quelle da risparmiare al destinatario, tra cui spicca il già citato verbo rogo:  

 

2.2.1: «“chiedo” è una parola sgradita (molestum verbum est), pesante (onerosum), da dirsi ad 

occhi bassi (demisso vultu dicendum). Bisogna evitarla, una parola simile, all’amico e a 

chiunque tu, rendendotene benemerito, voglia far diventare tuo amico: tardi ha concesso un 

beneficio chi, pur affrettandosi, lo ha concesso solo dietro richiesta (roganti dedit). Per questo 

bisogna indovinare i desideri di ognuno e, una volta compresili, bisogna evitargli il pesante 

obbligo di chiedere». 

                                                                                                                                                                                        
di essi». Un concetto non dissimile è espresso in Ep. 19.11: quidam quos plus debent magis oderint, «alcuni tanto più 

sono debitori quanto più odiano» [LENTANO 2005, 129]. 
21 Cfr. Ben. 2.11.1: lacerat animum et premit frequens meritorum commemoratio, «l’assiduo ricordo delle proprie 

benemerenze lacera e opprime l’animo del beneficato».  
22  L’effetto di tortura dell’animo che la frequens commemoratio genera marca la «disfunzionalità del donatore 

autocentrato», come evidenzia LI CAUSI (2012, 44-45). Sul tema del tormento in relazione all’ingrato, cfr. Ep. 81.23: 

torquet se ingratus et macerat, «si tormenta, l’ingrato, e si cruccia».  
23 Sul rapporto tra memoria e gratitudine, vd. LENTANO 2009. 
24 Cfr. Ben. 7.22.2: cum dicimus “meminisse non debet”, hoc volumus intellegi: “praedicare non debet, nec iactare nec 

gravis esse. […] oblivisci eum, qui dedit, iussimus et plus imperando, quam praestarit poterat, silentium suasimus, 

«quando dico “il benefattore non deve ricordare il beneficio” voglio che si intenda “non deve andare in giro a 

raccontare il beneficio, né farsene un vanto né diventare pesante. […] «abbiamo ingiunto a chi ha donato di dimenticare 

ordinandogli di fare più di quanto potrebbe, lo abbiamo almeno persuaso al silenzio». Rispetto al tema della 

dimenticanza parte del donatore, cfr. ARMISEN-MARCHETTI (2004, 8-9). Sull’invito a dimenticare il beneficio come 

iperbole con finalità parenetica, cfr. LI CAUSI (2012, 66-68). L’unico caso in cui è opportuno admonere si verifica 

quando il beneficato virtuoso abbia effettivamente dimenticato il dono; allora questo vir bonus oblitus sarà riconoscente 

al dans che rievocherà in lui, senza rimbrotti, il ricordo del beneficio erogatogli. Questa forma di admonitio verecunda 

(Ben. 7.23.3) sarà infatti giudicata come un nuovo beneficio, capace di ricondurre l’accipiens nella via dell’honestum. 



Interprete egent: linguaggio del dono e figure del ricordo nel De beneficiis di Seneca 

 

 

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396                                                                                Orizzonti | 384 

 

Anzi, aggiunge Seneca:  

 

2.2.1: «se non ti è stato possibile prevenire la richiesta, impedisci a colui che chiede di 

aggiungere altre parole, [...] prometti subito che lo esaudirai anche prima di essere nuovamente 

esortati, e con la nostra fretta, diamone conferma»25.  

 

Alla parola gravosa cui il rogans è costretto, Seneca associa un’espressione dimessa (demisso 

vultu), in antitesi con l’altera espressività del donatore superbus, caratterizzato dall’adrogantia 

vultus26. 

Il filosofo propone quindi una serie di accorgimenti prossemico-comunicativi anche per gli agenti 

accipientes, che sono invitati a mostrarsi hilares nel momento stesso in cui accolgono il dono, 

esprimendo chiaramente la loro gioia (profitenentes gaudium) e rendendola manifesta al donatore 

(et id danti manifestum sit) con l’effusione stessa dei sentimenti (effusis adfectibus), perché quello 

ne possa gioire a sua volta e al contempo riceva, per così dire, la prima e più importante rata (prima 

pensio) del contraccambio: qui grate beneficium accipit, primam eius pensionem solvit (Ben. 

2.22)27. Del resto, come detto, anche il benefattore è un interpres beneficii. Anche a lui Seneca 

suggerisce di decodificare tutti gli atti locutori, illocutori ed espressivi dell’interagente in modo 

benevolo (omnia benigne interpretari), e di “interpretare” un semplice ringraziamento al pari di un 

contraccambio. 

 

2.17.6. Quanto melius quantoque humanius id agere, ut illis quoque partes suae constent, et 

favere, ut gratia sibi referri possit, benigne omnia interpretari, gratias agentem non aliter, 

quam si referat, audire, praebere se facilem ad hoc, ut, quem obligavit, etiam exolvi velit! 

 

2.17.6. Quant’è preferibile e quanto è tipico di maggiore affabilità (humanius) fare in modo che 

anche loro [i beneficati] possano svolgere il loro ruolo, aiutarli a contraccambiare, interpretare 

tutto in modo benevolo, ascoltare colui che ci ringrazia come se ci stesse dando il 

contraccambio, e mostrarci disponibili al punto da volere perfino che colui che abbiamo reso 

debitore assolva il suo debito. 

 

Ancora una volta Seneca esorta l’interpres a operare una “traduzione sbilanciata” a favore del 

beneficato. Benché ‘ringraziare’ sia già un atto perlocutorio, con cui cioè si fa qualcosa mentre la si 

dice, Seneca ne accresce la forza performativa, proponendo di attribuirgli una vera e propria 

agency, un valore o un significato ancora più concreti e fattuali: ciò è possibile interpretando un 

ringraziamento (vale a dire un discorso, dei verba) alla stessa stregua di una restituzione del dono, 

cioè di una res. 

                                                        
25  Cfr. anche Ben. 2.1.3: «ottima cosa è prevenire il desiderio di ciascuno (antecedere desiderium cuiusque) o 

assecondarlo immediatamente (proximum sequi); è meglio, però, prevenirlo anziché farsi pregare (rogemur), perché un 

uomo dabbene, quando chiede, non riesce a parlare e diventa rosso (os concurrat et subfundatur rubor), di conseguenza 

chi elimina questo tormento moltiplica il valore del suo dono (qui hoc tormentum remittit, multiplicat munus suum)». 
26 Cfr. ancora RICOTTILLI (2011, 414-15). 
27 Sull’occorrenza e il valore di gaudium nel trattato, e nel passo in questione, cfr. KONSTAN (2014, spec. pp. 172 s.). 

Ancora sul ruolo relazionale della gioia nella dinamica benefica, cfr. GRIFFIN – INWOOD (2011, 4) e RACCANELLI (2009, 

334). Sul gaudium come «piacere derivante dalla coscienza di aver agito in modo virtuoso», cf. PICONE (2013, 109-

111). 



Lavinia Scolari 

 
ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396                                                                                Orizzonti | 385 
 

È dunque ormai chiaro che per Seneca la più efficace e funzionale interpretatio beneficii non è 

quella “obiettiva” ed “equa”, ma, paradossalmente, quella “infedele”, in grado di sbilanciarsi in 

modo benevolo per accrescere il valore del dono, acquisendo così una marca etica positiva e una 

funzione relazionale più attiva ed efficace.  

In Ep. 81 Seneca fa un passo ulteriore. Immaginate che una stessa persona ci abbia prima concesso 

un beneficio e poi offeso, quale sarà la nostra reazione? Se secondo l’interlocutore fittizio (la 

communis opinio?) le norme della iustitia impongono che a ciascuno sia reso il suo (suum cuique 

reddere) e che l’offesa sia ripagata con la legge del taglione e il beneficio con la riconoscenza, la 

giusta sentenza di un giudice severo (rectam illam rigidi iudicis sententiam) stabilirà che le due 

azioni si compensano (alterum ab altero absolvet). Ma il vir bonus, per Seneca, modello etico di 

esemplarità positiva, è portato a fare i calcoli in modo da ingannarsi da sé (ut se ipse 

circumscribat): aggiunge al beneficio e toglie all’offesa28. Non è ancora sufficiente: «un altro iudex 

più indulgente (remissior) – quello che preferisco essere io – ordinerà di dimenticare l’offesa e di 

ricordare il beneficio» perché «non assegno lo stesso valore a entrambi (non pono utrique par 

pretium): valuto di più il beneficio dell’offesa (pluris aestimo beneficium quam iniuriam)». 

Trasparente lo squilibrio a favore del beneficio, cui non viene assegnato par pretium rispetto 

all’offesa, ma un valore (etico, diremmo) maggiore. 

Il migliore interpres sul piano etico, però, è il sapiens, il quale «non traduce (vertit) tutto in senso 

peggiore (in peius) e nemmeno cerca un capro espiatorio, ma gli sbagli degli uomini, li attribuisce 

piuttosto alla sorte. Non mette sotto cattiva luce le parole o l’espressione del volto (non calumniatur 

verba nec vultus); qualunque cosa accada, interpretandola benevolmente, la allevia (benigne 

interpretando levat)» (Ep. 81.25). La benignitas è dunque il parametro assiologico, la bussola da 

seguire. 

È pertanto evidente che il linguaggio del dono agisce sugli interagenti e, di conseguenza, sulle 

forme e sulla natura del rapporto, o meglio, sul suo significato e sul suo valore. Consapevole di ciò, 

Seneca cerca di prescrivere una comunicazione e un’interpretatio beneficiorum che mantengano 

come loro punto fermo un unico obiettivo: tutelare la relazione.  

 

3. Un “modello per” o un “modelli di”? 

 

Abbiamo fin qui esaminato il paradigma senecano delle “buone prassi comunicative” in rapporto 

alla dinamica del dono, alla luce delle metafore culturali riconducibili alla sfera dell’interpretatio e 

in dialogo con gli strumenti della pragmatica della comunicazione applicata alla letteratura latina, 

nel tentativo di evidenziare da un lato la forza performativa e perlocutoria di tale linguaggio, 

verbale e non, dall’altro come Seneca offra una rappresentazione precettista del linguaggio del 

dono, quello che Clifford Geertz chiamerebbe “modello per”.  

Non ci resta quindi che chiederci se, oltre al “modello precettistico”, Seneca non fornisca anche un 

“modello descrittivo” della buona prassi romana del dono, e di che tipo esso sia. 

                                                        
28 La questione della lettura del verbo circumscribere, che potrebbe indicare sia ‘l’ingannarsi da sé’ sia l’azione di 

‘circoscrivere’, ‘limitare’ (sé stesso o il proprio diritto) è ampiamente discussa in SETAIOLI (2019, 167 s.). Qui si 

accoglie la prima ipotesi. 



Interprete egent: linguaggio del dono e figure del ricordo nel De beneficiis di Seneca 

 

 

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396                                                                                Orizzonti | 386 

Questa domanda è già stata al centro di un dibattito interpretativo teso a indagare ruolo, natura e 

finalità del De beneficiis: se da un lato infatti si è stati propensi a cogliere e valorizzare l’intento 

precettistico e normativo del trattato, dall’altro non si è del tutto trascurato il suo statuto descrittivo, 

volto a rappresentare i meccanismi socio-politici di un sistema reale. Su questo aspetto, in 

particolare, si è soffermata Miriam Griffin, che ha proposto una lettura del trattato come una sorta 

di “galateo filosofico” ampiamente condiviso nel mondo romano29. In una prospettiva più dinamica, 

invece, alla riscrittura senecana è stata attribuita la funzione di fotografare le relazioni sociali 

vigenti soprattutto a partire dalla fine della dinastia giulio-claudia, in contrasto rispetto alle pratiche 

repubblicane della liberalitas30. Tuttavia, a chi scrive sembra che l’analisi di alcune riscritture 

mitico-letterarie latine d’età augustea incentrate sul tema del dono e del beneficio ci permetta di 

evidenziare come il ritratto delle prassi di scambio delineato da Seneca trovi alcuni significativi 

riscontri anche nel contesto della produzione letteraria precedente. Si tratta di una pista di indagine 

che richiede certamente ulteriori approfondimenti e un confronto più articolato con le fonti, non 

solo letterarie, per cui in questa sede ci limiteremo a proporla come una possibile direttrice di 

ricerca, stimolante ma ancora da esplorare. 

A tal fine, esamineremo alcuni discorsi di donatori e donatari mitici rappresentati nel contesto del 

genere epico romano: in primo luogo, quello di Enea alla sua benefattrice, la regina Didone (Aen. 

1.598-605; 4.333 ss.), e di quest’ultima all’eroe sul punto di lasciarla (Aen. 4.317 ss. e 4.373-74), 

che Seneca cita in Ben. 7.25.2 come esempio disfunzionale di benefattore in grado di “far odiare il 

beneficio” rinfacciandolo. Seneca stesso sceglie di rievocare queste due “figure del ricordo”, in 

grado di rendere “personificato” e memorizzabile il contenuto speculativo veicolato31: due iconici 

personaggi del mito romano, protagonisti del poema epico latino per antonomasia, dall’indubbio 

valore fondativo, letterario e culturale. Il filosofo di Cordova li cala però nel contesto retorico della 

sua trattazione filosofica. Il confronto che proporremo qui di seguito, dunque, terrà conto della 

dissonanza tra la complessità letteraria e per così dire “umana” dei due personaggi virgiliani – 

soprattutto nella loro interazione più enfatica e sofferta, quella del conflitto e dell’irreparabile 

frattura del legame32 – e la rappresentazione per certi versi asettica, unidimensionale, dell’analisi 

etica e retorica in cui Seneca li immerge. 

In. Aen. 4.373 s., Didone ricorda al figlio di Venere in procinto di abbandonarla di averlo raccolto 

naufrago sulla spiaggia e privo di tutto, mettendolo a parte del regno: un rimbrotto che, a parere di 

Seneca, in qualche modo rischia di legittimare l’ingratitudine che si biasima. Meglio fa la regina, 

per il cordovese, in Ben. 4.317 s., dove i toni sono più smorzati e le sue parole, volte a rimarcare il 

merito di lei e non l’ingratitudine di lui, suonano come una supplica piuttosto che una minaccia (si 

bene quid de te merui, fuit aut tibi quicquam /dulce meum…). Seneca passa sotto silenzio la 

possibilità che la reazione certamente esasperata e sofferente di Didone sia suscitata dalla totale 

assenza di sympatheia da parte di Enea, il quale, trattenuto dal senso del dovere e dal superiore 

richiamo del Fato, le nega la compassione e il «contagio delle lacrime»: come evidenzia Ricottilli, 

infatti, è a questa chiusura relazione che la regina replica con l’accusa di ingratitudine, considerata 

                                                        
29 Cfr. GRIFFIN 2003 e Ead (2013, spec. pp. 30-74) e COFFEE (2017, 89-134). 
30 Cfr. COFFEE (2017, 89-134). 
31 La definizione di «figure del ricordo» è di ASSMANN (1992, 13). Al riguardo, cfr. PICONE (2013, 176) e Id. (2011, 

289-91). 
32 Su questo, si rimanda alla fondamentale analisi pragmatica di RICOTTILLI (2000, spec. pp. 92-116). 



Lavinia Scolari 

 
ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396                                                                                Orizzonti | 387 
 

come un oltraggio alla fides33. Ma ciò che a Seneca interessa è evidenziare come Didone, nel 

poema, acquisisca quei tratti di benefattore superbo che nel trattato sono descritti come responsabili 

della frattura relazionale: attraverso le pratiche disfunzionali della exprobratio e della frequens 

memoratio, facendo cioè più volte ricorso alla memoria come strumento per rinfacciare i benefici 

concessi e rivendicare gratitudine e controprestazioni adeguate, un simile donatore svilisce il valore 

del suo dono e logora il rapporto col suo interagente. Quello che la regina al massimo potrebbe 

ottenere, infatti, è solo di suscitare tormento nel beneficato e incrementarne la distanza. 

Ma se Didone, nella prospettiva senecana, mostra di essere una benefattrice ancora acerba, 

oscillante nella sua conoscenza del “linguaggio del beneficio”, l’Enea virgiliano è certamente più 

abile nella prassi retorica del dono. Pur essendo impossibilitato a sdebitarsi e a rendere il dovuto 

contraccambio alla regina che gli concede hospitium, pare conoscere le tacite regole del codice di 

scambio e soprattutto del linguaggio della gratitudine. Lo dimostra chiaramente in Aen. 1.598-605 

dichiarandosi indegno di poter mai sciogliere il suo debito e affidando agli dèi la degna ricompensa 

dovuta a Elissa34: 

 

quae nos, reliquias Danaum, terraeque marisque 

omnibus exhaustos iam casibus, omnium egenos, 

urbe, domo socias, grates persoluere dignas 

non opis est nostrae, Dido, nec quidquid ubique est 

gentis Dardaniae, magnum quae sparsa per orbem.  

di tibi, si qua pios respectant numina, si quid   

usquam iustitiae est et mens sibi conscia recti, 

praemia digna ferant. 

 

“Tu che noi, reduci Danai, ormai esausti da tutte le nostre peripezie per terra e per mare, 

bisognosi di ogni cosa, associ nella città, nella casa, sciogliere degnamente il nostro debito di 

riconoscenza con te non è nelle nostre possibilità, Didone, né di alcuno, ovunque egli sia, della 

stirpe Dardania, dispersa per il grande mondo. Gli dei, se le potenze divine hanno riguardo dei 

caritatevoli, se vi è in qualche luogo giustizia e una mente cosciente di ciò che è giusto, ti diano 

la ricompensa che meriti”. (Verg. Aen. 1.598-605) 

 

Nel brano, Enea esercita egregiamente i parametri valutativi dell’interpres beneficii: minimizza 

infatti la sua capacità di contraccambio dei benefici ricevuti e amplifica il merito di Didone, 

un’ottica valutativa che bene si attaglia alle prescrizioni senecane rivolte ai beneficati. Le sue 

parole, inoltre, elevano Didone come la sola ad aver avuto pietà dei Troiani, marcandone 

l’esclusività nella prassi del dono e l’imbattibilità nell’onorevole gara dei benefici35. Esse sembrano 

                                                        
33  RICOTTILLI (2000, 104-106). Sull’accoglienza di Didone, cfr. Lentano in BETTINI – LENTANO (2013, 107 s.). 

FRATANTUONO 2020 segnala come Virgilio unisca la rappresentazione della Didone suicida alla riflessione sulla natura 

del beneficium influenzato dal verso del poeta Rabirio sul suicidio di Marco Antonio (hoc habeo quodcumque dedit), 

che ci è pervenuto per mediazione di Seneca (Ben. 6.22). Nella lettura virgiliana Didone oscilla così tra la figura di una 

benefattrice generosa e quella di una donatrice disfunzionale, pronta a rinfacciare e a pentirsi, sicuramente priva di 

quella capacità di discernimento tanto cara alla tesi senecana. 
34 Sulla manifestazione di gratitudine che Enea esprime a parole, in un discorso retoricamente perfetto, e sul modello 

omerico dell’arrivo di Ulisse presso Alcinoo, cfr. GIBSON (1999, 192-93).  
35 Sul modulo compositivo della contentio in rapporto allo scambio di benefici, cfr. MARCHESE – FORMISANO 2017. 



Interprete egent: linguaggio del dono e figure del ricordo nel De beneficiis di Seneca 

 

 

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396                                                                                Orizzonti | 388 

riecheggiare nel discorso di Gaio Furnio ad Augusto citato nel trattato, in cui il codice etico-

linguistico della gratitudine, pur nell’impossibilità di contraccambiare, trova massima 

esemplificazione: 

 

Ben. 2.25.1-2. Nullo magis Caesarem Augustum demeruit et ad alia impetranda facilem sibi 

reddidit Furnius, quam quod, cum patri Antonianas partes secuto veniam impetrasset, dixit: 

“Hanc unam, Caesar, habeo iniuriam tuam: effecisti, ut et viverem et morerer ingratus.” 

Quid est tam grati animi, quam nullo modo sibi satis facere, quam ne ad spem quidem 

exaequandi umquam beneficii accedere? 2 His atque eiusmodi vocibus id agamus, ut voluntas 

nostra non lateat, sed aperiatur et luceat. Verba cessent licet si, quemadmodum debemus, 

adfecti sumus, conscientia eminebit in vultu. 

 

Ben. 2.25.1-2. «Con nessun atto Furnio si cattivò maggiormente Augusto e lo rese pronto ad 

accordargli altri favori che col dirgli, nel chiedergli la grazia per suo padre seguace di Antonio: 

“Questa è l’unica offesa che mi hai fatto, o Cesare: mi hai ridotto a vivere e a morire da 

ingrato.” Che cosa potrebbe mostrare tanto la gratitudine quanto questo sentirsi scontento di sé 

in qualsiasi modo, questo non poter coltivar nemmeno la speranza di eguagliare con un suo 

beneficio quello ricevuto? 2 Dietro l’esempio di queste e di altre simili parole facciamo in modo 

che i nostri sentimenti non rimangano nascosti, ma si manifestino chiaramente. Manchino pure 

le parole: ma se nell’animo abbiamo quei sentimenti che dovremmo avere essi si 

manifesteranno chiaramente sul nostro volto»36. 

 

Beneficato dal princeps col perdono nei riguardi del padre37, Furnio dichiara impossibile eguagliare 

i meriti del suo benefattore e poterlo ripagare, come fa anche Enea, affidando agli dèi il compito di 

ricompensare la regina, gli unici in grado di conformarsi al valore dei doni di lei: e così Furnio, con 

le sole parole, prospettando in modo iperbolico una vita (e una morte) all’insegna dell’ingratitudine 

(cfr. effecisti, ut et viverem et morerer ingratus), intesse un discorso di ringraziamento senza eguali, 

che gli permette di raggiungere l’apice della “riconoscenza”. 

Altrettanto fa Enea nel brano citato e in Aen. 4.333-36 quando, pur costretto a lasciare Didone, cui 

deve la vita, le promette memoria imperitura per i suoi molti meriti (cfr. l’uso di promeritam), e le 

assicura di non dimenticarla mai (nec me meminisse pigebit Elissae), finché avrà memoria di sé 

stesso (dum memor ipse mei) e vita in corpo. Un uso della categoria della memoria più che adeguato 

a un beneficato riconoscente, in linea con le prescrizioni senecane. 

Spingendoci oltre l’orizzonte degli esempi letterari citati da Seneca nella sua prassi didascalica, vale 

la pena osservare come il discorso intessuto dal Giasone ovidiano delle Metamorfosi segua la falsa 

riga del codice comunicativo di Enea. Quando infatti, giunti al porto di Iolco, Giasone apprende 

della precaria vecchiaia di Esone, suo padre, prega Medea di intervenire in suo soccorso: 

 

cum sic Aesonides: ‘o cui debere salutem 

confiteor, coniunx, quamquam mihi cuncta dedisti 

excessitque fidem meritorum summa tuorum, 

                                                        
36 Seguo qui la traduzione di GUGLIELMINO (1967, ad loc.), che a sua volta si appoggia al testo di HOSIUS 1914. 
37 Sulla figura di Gaio Furnio, oratore, legatus Augusti e console nel 17 a.C., rimando a GUGLIELMINO (1967, nota ad 

Ben. 2.25, p. 491). Ancora su di lui in rapporto alla clementia di Ottaviano, vd. RAONI TROMBETTA (2015, spec. p. 161), 

che affianca alla fonte senecana quella rappresentata da Cassio Dione. 



Lavinia Scolari 

 
ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396                                                                                Orizzonti | 389 
 

si tamen hoc possunt (quid enim non carmina possunt?) 

deme meis annis et demptos adde parenti!’ 

 

Così le si rivolse il figlio di Esone: “o moglie, a cui ammetto di dovere la mia salvezza, benché 

tu mi abbia dato tutto e la somma dei tuoi meriti abbia superato la misura della lealtà, se tuttavia 

questo possono i tuoi incantesimi (e infatti che cosa non possono le formule magiche?) togli alla 

mia vita degli anni e aggiungili a quella di mio padre”. (Ov. Met. 7.164-69) 

 

A differenza del Giasone greco, che attribuisce la sua salvezza ad Afrodite piuttosto che a Medea 

(Eur. Med. 526-28)38, l’eroe ovidiano magnifica i benefici della maga di Colchide, introducendo la 

richiesta di un nuovo beneficio con l’esaltazione della sua generosità: Giasone riconosce che Medea 

gli ha già donato ogni cosa superando di gran lunga la misura dei vincoli imposti dal rispetto della 

fides coniugale; in più, dichiara apertamente di aver contratto nei suoi confronti un incolmabile 

debito: come Enea e come Furnio, anche Giasone deve alla sua benefattrice la vita. Il discorso 

dell’eroe, retoricamente impeccabile, va così a segno, e la risposta di Medea sembra quasi quella di 

un personaggio che abbia letto il trattato di Seneca: «cercherò di farti un dono anche maggiore di 

quello che chiedi (sed isto / quod petis, experiar maius dare munus)» (Met. 7.174 s.). Nel rispetto 

del codice etico del buon benefattore, Medea accoglie la richiesta di Giasone e rilancia offrendogli 

un dono perfino più grande, in linea con la rappresentazione agonistica del meccanismo di scambio 

benefico che Seneca farà sua. La predisposizione di Medea a donare è dunque non solo confermata, 

ma per così dire sublimata dalla sua disponibilità ad accrescere il valore del dono di cui il rogans 

necessita, donando senza togliere nulla39.  

Ma quello di Medea non è l’unico caso ovidiano in cui un benefattore replica alla richiesta del 

rogans secondo una spirale agonistica che tende al rialzo. Ancora nelle Metamorfosi (Met. 3.287-

91), Semele domanda a Giove un munus sine nomine: Ovidio usa qui il verbo rogare (rogat illa 

Iovem sine nomine munus) per marcare l’azione della donna, che si iscrive così esplicitamente nella 

dimensione attoriale del personaggio rogans. Il dio non solo la invita a scegliere, fase essenziale 

della dinamica del beneficio (cfr. l’uso di elige, v. 289, verbo tecnico del lessico del dono), ma, 

anticipandola, non le permette di aggiungere altre parole e chiama subito a testimone lo Stige sul 

fatto che non le rifiuterà nulla. Giove aderisce pertanto al paradigma comportamentale del buon 

benefattore che Seneca codificherà nel suo trattato, il quale anticipa il desiderio del suo interagente 

o lo asseconda senza esitazione, infatti «è meglio prevenirlo anziché farsi pregare (rogemur), perché 

un uomo dabbene, quando chiede, non riesce a parlare e diventa rosso, di conseguenza chi elimina 

questo tormento moltiplica il valore del suo dono» (Sen. Ben. 2.1.3)40.  

                                                        
38 Dell’ingratitudine di Giasone nei confronti dei benefici di Medea e del ruolo di Cipride mi sono già occupata in 

SCOLARI (2018, spec. p. 158 ss.). Per un esame della figura di Giasone in rapporto al mito di Medea, cfr. BETTINI – 

PUCCI (2017, 60 ss.; 99 ss.). 
39 Come segnala KENNEY (2011, nota ad 7.174, p. 239) proponendosi di “restaurare” la giovinezza di Esone, Medea 

elude così il rischio di incorrere in una potenziale infrazione dell’ordo rerum, che vieterebbe di interferire con la durata 

della vita umana. 
40 Cfr. supra. Uno schema non dissimile è adottato dal Sole in risposta alla prova di paternità richiesta dal figlio Fetonte 

(Ov. Met. 2.33 ss.). Per un’analisi di questo racconto, del munus sine nomine di Giove a Semele e di quello funesto di 

Medea, anche alla luce delle categorie del beneficium romano, mi permetto di rimandare a SCOLARI (2018, 82-91; 102 

ss.). 



Interprete egent: linguaggio del dono e figure del ricordo nel De beneficiis di Seneca 

 

 

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396                                                                                Orizzonti | 390 

È ancora Giove a rivestire il ruolo del benefattore che esercita le prerogative del suo ruolo quando, 

a Venere che chiede per il figlio Enea il dono del cielo, acconsente dopo aver valutato la dignitas 

del rogans che domanda un beneficio e quella del donatario cui il beneficio è destinato: “estis, ait, 

caelesti munere digni, / quaeque petis pro quoque petis”, «siete degni del dono celeste, sia tu che 

chiedi, sia colui per cui chiedi» (Met. 4.954 s.)41. E la reazione stessa di Venere è pragmaticamente 

adeguata: la dea infatti mostra il suo gaudium e ringrazia il padre benefattore (gaudet gratiesque 

agit, v. 596). 

Già in Aen. 8.169-71, a Enea che, alla corte di Evandro, impetra l’alleanza dei Greci contro i Rutili 

di Turno, il re arcade, non avendo potuto prevenire la richiesta, fa ammenda con una risposta che 

mira ad anticipare i desideri di Enea, degna del Giove e della Medea ovidiani:  

 

ergo et quam petitis iuncta est mihi foedere dextra, 

et lux cum primum terris se crastina reddet, 

auxilio laetos dimittam opibusque iuuabo. 

 

“Pertanto, la destra che mi chiedi è già congiunta in un patto, e quando le prime luci del giorno 

torneranno a illuminare la terra, sarò ben lieto di concederti il mio aiuto e di giovarti coi miei 

mezzi”. 

 

Evandro risponde collocando l’erogazione del dono non nel futuro, bensì nel presente: la destra, la 

mano che Enea chiede di stringere, il simbolo della fides, cioè della lealtà e degli accordi pattuiti e 

rispettati, per il re di Pallanteo è già stretta in un patto, prima ancora che Enea abbia finito di 

domandare quell’alleanza cui aspira. Un esempio ottimale di risposta, in grado di riequilibrare la 

relazione verticale tra supplice e benefattore in un rapporto tra pari. 

Ancora in Ovidio, assistiamo al sovvertimento del codice etico e linguistico del dono operato dal 

personaggio di Medea, decisa a mandare a compimento un crudele inganno ai danni delle figlie di 

Pelia. Determinata a vendicare l’amato, la donna di Colchide raggiunge la reggia di Iolco e, 

simulando una rottura con Giasone, menziona le sue stesse capacità taumaturgiche di fronte alle 

figlie del re, raccontando del miracoloso ringiovanimento di Esone da lei operato 42 . Si tratta, 

tuttavia, di un’esca utile per spingere le donne a chiedere per il padre, prostrato dalla vecchiaia, la 

stessa prestazione benefica (qui definita munus, Met. 7.310). Medea, infatti, adopera nel brano una 

serie di tecniche comunicative (la sospensione, il silenzio, l’esitazione simulata) per tenere in 

sospeso le sue interagenti e spingerle verso il ruolo di rogantes: illa brevi spatio silet et dubitare 

videtur / suspenditque animos ficta gravitate rogantum, «tace per un po’, pare esitare / e tiene in 

sospeso l’animo di quelle due, che le chiedono, facendosi seria ad arte» (Met. 7.307-308)43. Quello 

di Medea è pertanto un comportamento in netta antitesi con le raccomandazioni che Seneca 

rivolgerà ai benefattori, chiamati a donare «innanzitutto ben volentieri, presto e senza alcuna 

esitazione» (ante omnia libenter, cito, sine ulla dubitatione, Ben. 2.1.2); questi ultimi, infatti, 

                                                        
41 Seguo qui il testo accolto anche da GALASSO (2022, II, ad loc.). KENNEY (2011, ad loc.) predilige numine a munere, 

che pur espungendo la parola chiave munus non svilisce il senso del dialogo. 
42 Per la trasformazione mitico-letteraria di Medea, che vale al personaggio il suo ingresso nelle Metamorfosi di Ovidio, 

e per un’analisi della Medea ovidiana, si rimanda al pregevole lavoro del compianto Giuseppe Pucci in BETTINI – PUCCI 

(2017, soprattutto pp. 103-105). 
43 Cfr. anche Ov. Met. 7.322-223 in cui si mette in luce l’insistenza delle figlie di Pelia. Su questo mito, cfr. ancora 

SCOLARI (2018, 154-56). 



Lavinia Scolari 

 
ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396                                                                                Orizzonti | 391 
 

esitando e procrastinando il dono non fanno altro che acuire il tormento di chi chiede44 , una 

considerazione che la Medea ovidiana sembra avere ben chiara e che addirittura usa come strategia 

perlocutoria, in grado cioè di suscitare l’effetto sperato: ottenere la richiesta di una prestazione che 

si rivelerà nociva per le stesse beneficate e cui l’eroina non esita a ottemperare.  

 

4. Conclusioni 

 

Le riscritture mitico-letterarie fin qui esaminate, in cui gli interagenti sembrano aderire alle “regole” 

etico-comunicative proposte nel trattato, o sovvertirle apertamente, ci consentono di ipotizzare, 

benché con prudenza, che alcune tacite norme del galateo comunicativo del dono fossero già in 

circolo in età augustea, al punto da essere in qualche misura assorbite e riscritte dalle riscritture 

letterarie del tempo. In altre parole, personaggi quali Enea, Didone, Giove, Giasone e Medea 

sembrano costituire un repertorio variegato e complesso di figure mitico-letterarie in grado di 

mostrare come alcuni princìpi etico-teorici che Seneca recupera, rielabora e approfondisce, 

facessero già parte di una certa rappresentazione culturale romana, o almeno, di una sua 

rielaborazione poetico-narrativa già attiva ed efficace nel I sec. a.C.: più che una “buona prassi 

romana”, dunque, appare più opportuno far riferimento a una “buona pratica letteraria” di 

reciprocità, in grado di fornire un quadro più o meno dettagliato del modo in cui i Romani della 

generazione contemporanea a Seneca e di quelle di poco precedenti pensassero e rappresentassero 

le regole del beneficio e delle sue forme di comunicazione analogica. 

Quello senecano, detto altrimenti, non appare soltanto come un modello regolativo, ma anche, 

parafrasando ancora Geertz, come un modello di: la rappresentazione descrittiva e, per così dire, 

espositiva di una buona prassi sociale, codificata dalla letteratura d’età augustea, e che trova in 

Giove da un lato ed Enea dell’altro due dei suoi massimi rappresentanti mitico-letterari, il padre 

divino e quello umano (o eroico) della grande stirpe romana. In quest’ottica, il modello antifrastico 

di Medea (e per certi versi anche della Didone furens, archetipo mitico ed eziologico della guerra 

punica e dell’ostilità verso Cartagine) è utile per rafforzare in filigrana il paradigma etico positivo 

del dono cristallizzato dalle figure esemplari del padre degli dèi e dell’Anchisiade. Se questi ultimi 

confermano i modelli etici positivi del potere legittimo e della paternità, Didone e Medea, entrambe 

barbare e regali, entrambe figure dell’altrove, lo sovvertono: la prima incarna com’è noto l’esito 

funesto di una femina al soglio regale, la seconda, come è stato osservato 45 , capovolge «il 

paradigma del paterfamilias romano detentore dello ius vitae ac necis, il diritto di vita e di morte, 

nei confronti degli figli», avocando tale diritto esclusivamente alla madre. 

Ma se Enea e Didone sono figure del ricordo esplicite, che Seneca cita nel trattato richiamandole 

come esemplificative del suo discorso etico, in grado cioè di personificare il contenuto del 

messaggio, di cristallizzarlo traendo vantaggio dalla memoria mitica, letteraria e culturale 

condivisa, quelle non citate di Giove, Semele e Medea potrebbero cionondimeno rappresentare 

“figure del ricordo culturali”, presenti nel sostrato tradizionale romano46 e utili per confermare 

                                                        
44 Cfr. anche Ben. 2.1.3. 
45 BETTINI – PUCCI (2017, 114). 
46 Sulla presenza di Medea nella letteratura romana, anche quella perduta e frammentaria, cfr. BETTINI – PUCCI (2017, 

99 ss.). Lo stesso Seneca adotterà il suo mito nella tragedia omonima come paradigma di vendetta e potere. 



Interprete egent: linguaggio del dono e figure del ricordo nel De beneficiis di Seneca 

 

 

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396                                                                                Orizzonti | 392 

alcuni meccanismi relazionali, funzionali o disfunzionali, che il dono crea, e incisive per 

esemplificare gli esiti, felici o nefasti, delle sue interpretazioni. 

 

 

Riferimenti bibliografici  

 
Aa. Vv., Présences de Marcel Mauss / The Presences of Marcel Mauss, «Sociologie et sociétés» XXXVI/2 (2004), 

https://www.erudit.org/revue/socsoc/2004/v36/n2/index.htm (ultima visita in data 02/01/2026). 

 

Aa. Vv., Relire Marcel Mauss / Relektüren von Marcel Mauss, «Trivium», XVII (2014), http://trivium.revues.org/4820 

(ultima visita in data 02/01/2026). 

 

ASSMANN 1992 

J. Assmann, Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identität in frühen Hochkulturen (trad. it. La 

memoria culturale. Scrittura, ricordo e identità politica nelle grandi civiltà antiche, Torino 1997). 

 

AUSTIN 1962 

J.L. Austin, How to do Things with Words, Oxford-New York 1962, 19752 (trad. it. Quando dire è fare, Torino 1974; 

Come fare cose con le parole, Genova 1987). 

 
ARMISEN-MARCHETTI 1989 

M. Armisen-Marchetti, Sapientiae facies: étude sur les images de Sénèque, Paris. 

 

ARMISEN-MARCHETTI 2004 

M. Armisen-Marchetti, Mémoire et oubli dans la théorie des bienfaits selon Sénèque, «Paideia» LIX, 7-23. 

 

BENVENISTE 1969 

É. Benveniste, Le vocabulaire des institutions indo-européennes, I-II, Paris (trad. it. Torino 20012). 

 

BETA 2004 

S. Beta (a cura di), La potenza della parola. Destinatari, Funzioni, Bersagli, Atti del Convegno di Studi Siena, 7-8 

maggio 2002, I quaderni del Ramo d’oro 6, Fiesole (FI). 

 

BETTINI 2012 

M. Bettini, Vertere: un’antropologia della traduzione nella cultura antica, Torino. 

 

BETTINI – LENTANO 2013 

M. Bettini, M. Lentano, Il mito di Enea. Immagini e racconti dalla Grecia a oggi, Torino. 

 

BETTINI – PUCCI 2017 

M. Bettini, G. Pucci, Il mito di Medea. Immagini e racconti dalla Grecia a oggi, Torino. 

 

BETTINI – SHORT 2014 

M. Bettini, W.M. Short, (a cura di), Con i Romani. Un’antropologia della cultura antica, Bologna. 

 

BRÉAL 1876:  

M. Bréal, Interpres. Pretium, in «Mélange de la Société de Linguistique de Paris» III.2 (1876), 163-64. 

 

CARLÀ – GORI 2014 

F. Carlà, M. Gori (eds.), Gift Giving and the “Embedded” Economy in the Ancient World, Winter Verlag, Heidelberg 

(Akademiekonferenzen, 17). 

 

COFFEE 2017 

N. Coffee, Gift and Gain. How Money Transformed Ancient Rome, Oxford. 

 

FRATANTUONO 2020:  

Lee M Fratantuono, Virgil’s Dido and Rabirius’ Antony : A Fragment from Seneca, «QUCC» n. s. CXXIV.1, 175-81. 

 

GALASSO 2022 

https://www.erudit.org/revue/socsoc/2004/v36/n2/index.htm
http://trivium.revues.org/4820


Lavinia Scolari 

 
ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396                                                                                Orizzonti | 393 
 

L. Galasso (a cura di), Ovidio, Le Metamorfosi, traduzione e introduzione di G. Paduano, commento di L. Galasso, 2 

voll., Torino. 

 

GEERTZ 1973 

C. Geertz, The interpretation of cultures: selected essays, New York 1973 (trad. it. Bologna 2008). 

 

GIBSON 1999 

R.K. Gibson, Aeneas as hospes in Vergil, Aeneid 1 and 4, «CQ» XLIX.1, 184-202. 

 

GODBOUT 1992 

J.T. Godbout, L’esprit du don, Paris (trad. it. Torino 1993). 

 

GODBOUT 1996 

J.T. Godbout, Le langage du don (trad. it. Torino 1998).  

 

GODBOUT 1998 

J.T. Godbout, in coll. con Alain Caillé, The world of the gift, London. 

 

GODBOUT 2007 

J.T. Godbout, Ce qui circule entre nous. Donner, recevoir, rendre, Paris (trad. it. Quello che circola tra noi: dare, 

ricevere, ricambiare, Milano 2008). 

 

GODELIER 1996 

M. Godelier, L’enigme du don, Paris. 

 

GOUX 1996 

J.J. Goux, Don et alterité chez Sénèque, «Revue du MAUSS semestrielle» VIII, 114-13. 

 

GREGORY 1982a 

C.A. Gregory, Gifts and Commodities. Exchange and Western Capitalism Since 1700, London. 

 

GREGORY 1982b 

C.A. Gregory, Alienating the inalienable: corrispondence, «Man» XVII, 343-45. 

 

GRIFFE 1994 

M. Griffe, Don et contre-don dans le De Ben. de Sénèque, «Lalies. Actes des sessions de linguistique et de littérature» 

XIV, 233-47. 

 

GRIFFIN – INWOOD 2011 

M.T. Griffin, B. Inwood (eds.), On Benefits, Chicago – London. 

 

GRIFFIN 2003 

M.T. Griffin, De beneficiis and Roman society, «JRS» XCIII, 92-113. 

 

GRIFFIN 2013 

M.T. Griffin, Seneca on society: a guide in De beneficiis, Oxford. 

 

GRIMAL 1968 

P. Grimal, Place et rôle du temps dans la philosophie de Sénèque, «REA» LXX, 92-109. 

 

GUGLIELMINO 1967  

S. Guglielmino (a cura di), Lucio Anneo Seneca. I benefici, Bologna 1971. 

 

HELLEGOUARC’H 1963 

J. Hellegouarc’h, Le vocabulaire latin des relations et des partis politiques sous la République, Paris. 

 

HOSIUS 1914 

C. Hosius (ed.), L. Annaei Senecae De beneficiis Libri VI, De Clementia Libri II, Leipzig. 

 

INWOOD 1995 



Interprete egent: linguaggio del dono e figure del ricordo nel De beneficiis di Seneca 

 

 

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396                                                                                Orizzonti | 394 

B. Inwood, Politics and paradox in Seneca’s De beneficiis, in INWOOD 2005, 65-94. 

 

INWOOD 2000 

B. Inwood, The Will in Seneca the Younger, «CPh» XCV/1, 44-60. 

 

INWOOD 2005 

B. Inwood, Reading Seneca. Stoic Philosophy at Rome, Oxford. 

 

KASTER 2005 

R.A. Kaster, Emotion, restraint, and community in ancient Rome, Oxford. 

 

KENNEY 2011 

E.J. Kenney (a cura di), Ovidio. Metamorfosi, vol. IV (libri VII-IX), traduzione di G. Chiarini, Fondazione Lorenzo 

Valla-Mondadori, Milano 2011. 

 

KONSTAN 2014 

D. Konstan, The joy of giving: Seneca De beneficiis 1.6.1, in E. Emilsson, A. Maravela, M. Skoie (eds.), Paradeigmata: 

Studies in Honor of Øivind Andersen, Athens 2014, 171-76. 

 

KRANZ 1964 

P. Kranz, Beneficium in politischen Sprachgebrauch der ausgehenden Republik, Münster, diss. 

 

LENTANO 2005 

M. Lentano, Il dono e il debito. Verso un’antropologia del beneficio nella cultura romana, in A. Haltenhoff, A. Heil, 

F.-H. Mutschler (Hrsg.), «Römische Werte als Gegenstand der Altertumswissenshaft», München- Leipzig 125-42. 

 

LENTANO 2009 

M. Lentano, La gratitudine e la memoria: una lettura del “De beneficiis”, «BStudLat», XXXIX/1, 1-28. 

 

LI CAUSI 2008 

P. Li Causi, La teoria in azione. Il dono di Eschine e la riflessione senecana sui beneficia, «AOFL» n. s. III/1, 95-110. 

 

LI CAUSI 2009 

P. Li Causi, Fra creditum e beneficium. La pratica difficile del “dono” nel De beneficiis di Seneca, «QRO on line» II, 

226-52. 

 

LI CAUSI 2011 

P. Li Causi, Una mediazione conflittuale per una pratica della teoria. Dinamiche e funzioni dell’interlocutore 

immaginario in alcuni loci del de beneficiis di Seneca, in PICONE – RICOTTILLI – BELTRAMI 2011, 211-32. 

 

LI CAUSI 2012 

P. Li Causi, Il riconoscimento e il ricordo. Fama e memoria nel De beneficiis di Seneca, Palermo. 

 

LYONS 2012 

D.J. Lyons, Dangerous Gifts: Gender and Exchange in Ancient Greece, Austin. 

 

MARCHESE 2011 

R.R. Marchese, Dignità e diseguaglianza. Il rispetto nella relazione fra benefattori e beneficati, in PICONE – RICOTTILLI 

– BELTRAMI 2011, 245-72. 

 

MARCHESE 2016 

R.R. Marchese, Uno sguardo che vede. L’idea di rispetto in Cicerone e in Seneca, Palermo. 

 

MARCHESE – FORMISANO 2017 

M. Formisano, R.R. Marchese (a cura di), In gara col modello. Studi sull’idea di competizione nella letteratura latina. 

Un libro per Giusto Picone, GenerAzioni. Letteratura e altri saperi, Palermo. 

 

MAUSS 1950 

M. Mauss, Essai sur le don, Paris, trad. it. Saggio sul dono. Forma e motivo dello scambio nelle società arcaiche, 

Torino 20223. 

 



Lavinia Scolari 

 
ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396                                                                                Orizzonti | 395 
 

PICONE – RICOTTILLI – BELTRAMI 2011 

G. Picone, L. Ricottilli, L. Beltrami (a cura di), Benefattori e beneficati. La relazione asimmetrica nel de beneficiis di 

Seneca, Palermo. 

 

PICONE 2011 

G. Picone, Ercole e il serpente. Figure di ricordo, modelli mitici, modelli etici nel de beneficiis di Seneca, in PICONE – 

RICOTTILLI – BELTRAMI 2011, 289-302. 

 

PICONE 2013 

G. Picone (a cura di), Le regole del beneficio. Commento tematico a Seneca, de beneficiis libro I, Palermo. 

 

PRÉCHAC 1926-1928 

F. Préchac, Sénèque. Des bienfaits, voll. I-II, Paris (20034). 

 

RACCANELLI 2010 

R. Raccanelli, Esercizi di dono. Pragmatica e paradossi delle relazioni nel de beneficiis di Seneca, Palermo. 

 

RACCANELLI 2011 

R. Raccanelli, Cambiare il dono: per una pragmatica delle relazioni nel de beneficiis senecano, PICONE – RICOTTILLI – 

BELTRAMI 2011, 303-356. 

 

RACCANELLI – BELTRAMI 2014:  

R. Raccanelli e L. Beltrami, Dono e Amicizia, in M. Bettini, W.M. Short (a cura di), Con i Romani. Un’antropologia 

della cultura antica, Bologna 2014, 187-214. 

 

RAONI TROMBETTA 2015  

F. Raoni Trombetta, La clementia di Ottaviano e la rappresentazione storiografica di Gaio Furnio, in T. M. Lucchelli, 

F. Rohr Vio (a cura di), VIRI MILITARES. Rappresentazione e propaganda tra Repubblica e Principato, Trieste, EUT 

Edizioni Università di Trieste, 2015, pp. 157-69. 

 

RICOTTILLI 2000 

L. Ricottilli, Gesto e parola nell’Eneide, Bologna 2000. 

 

RICOTTILLI 2009 

L. Ricottilli, Appunti sulla Pragmatica della Comunicazione e della letteratura latina, in A. Barchiesi, G. Guidorizzi (a 

cura di), La stella sta compiendo il suo giro. Atti del Convegno Internazionale di Siracusa, 21-23 maggio 2017, suppl. 

al vol. VII, f. I, quarta serie (2009), 121-70. 

 

RICOTTILLI 2011 

L. Ricottilli, Aspetti della rappresentazione gestuale nel de beneficiis, in PICONE – RICOTTILLI – BELTRAMI 2011, 399-

429. 

 

RICOTTILLI 2018 

L. Ricottilli (a cura di), Modalità della comunicazione in Roma Antica, Bologna. 

 

RICOTTILLI – RACCANELLI 2023 

L. Ricottilli, R. Raccanelli (a cura di), Pragmatica della comunicazione e testi classici, Bologna. 

 

ROCHETTE 1996 

B. Rochette, Fidi Interpretes. La traduction orale à Rome, «Ancient Society» XXVII (1996), 75-89. 

 

SATLOW 2013 

M.L. Satlow (ed.), The Gift in Antiquity. The ancient world: comparative histories, Hoboken, (NJ). 

 

SCOLARI 2018 

L. Scolari, Doni Funesti. Miti di scambi pericolosi nella letteratura latina, Pisa. 

 

SEARLE 1976 



Interprete egent: linguaggio del dono e figure del ricordo nel De beneficiis di Seneca 

 

 

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396                                                                                Orizzonti | 396 

J.R. Searle, Gli atti linguistici, Torino. 

 

SETAIOLI 2019 

A. Setaioli, L’Ep. 81 di Seneca e la postilla al De beneficiis, «Prometheus» XLV, 162-74. 

 

WATZLAWICK – HELMICK BEAVIN – JACKSON 1971 

P. Watzlawick, J. Helmick Beavin, D.D. Jackson, Pragmatica della comunicazione umana. Studio dei modelli 

interattivi, delle patologie e dei paradossi, Roma. 


