Interprete egent:
linguaggio del dono e figure del ricordo nel De beneficiis di Seneca

Lavinia Scolari

Abstract

Il dono — come é stato osservato [Godbout 1996; Raccanelli — Beltrami 2014; Ricottilli 2011] — € un
linguaggio, una forma di comunicazione. Come tale, necessita di essere tradotto o interpretato. Questo era
chiaro gia a Seneca (alia ... interprete egent, Ben. 4.16.3), che riconosce il ruolo discriminante di una
interpretatio benigna o maligna del beneficio (Ben. 2.28; 3.7; 4.21). Per facilitarne la decodifica, Seneca
suggerisce di aggiungere alla res bona del dono bona verba, evitando ammonimenti, parole offensive,
asperitas verborum (Ben. 2.4.1) o tarditas loquendi (Ben. 2.3.1), che rischiano di tradurre il dono in un
insulto (maledictum) o di renderlo odioso, trasformando I’interagente in un nemico (Ben. 5.22). Se dunque
talvolta sara opportuno tacere e lasciare che sia la res a parlare (Ben. 2.11.6), in genere una praedicatio
humana benignaque favorira una interpretatio positiva del beneficio. Seneca fornisce cosi un quadro
prescrittivo delle parole da dire e non dire quando si dona — o da evitare che I’altro dica (come rogo,
molestum verbum) — ma anche di quelle da usare o evitare quando si riceve, si contraccambia o si chiede.
Anche silenzio e forme mimico-gestuali sono comportamenti comunicativi che agiscono sul legame (e.g.
aggrottare le ciglia, abbassare lo sguardo, etc.). Il contributo intende esaminare questo galateo senecano
della comunicazione in rapporto alla prassi del dono, alla luce delle metafore culturali riconducibili alla sfera
dell’interpretatio [Bettini 2012] e in dialogo con gli studi di pragmatica della comunicazione applicata alla
letteratura latina [Ricottilli 2009; Raccanelli 2010; 2011], per mostrare da un lato la forza performativa e
perlocutoria di tale linguaggio [Austin 1962; Beta 2004], verbale e non, dall’altro come Seneca offra, come
direbbe Geertz, non solo un modello per ma anche un modello di: la rappresentazione descrittiva oltre che
precettistica di una buona prassi romana.

The gift — as has been observed [Godbout 1996; Raccanelli — Beltrami 2014; Ricottilli 2011] — is a language,
a form of communication. As such, it needs to be translated or interpreted. This was already clear to Seneca
(alia ... interprete egent, Ben. 4.16.3), who recognizes the discriminating role of a benign or malignant
interpretatio of the benefit (Ben. 2.28; 3.7; 4.21). For easier decoding, Seneca suggests adding bona verba to
the res bona of the gift, avoiding warnings, offensive words, asperitas verborum (Ben. 2.4.1) or tarditas
loguendi (Ben. 2.3.1), which risk translating the gift into an insult (maledictum) or to make it hateful,
transforming the interactor into an enemy (Ben. 5.22). So, if sometimes it will be appropriate to remain silent
and let the res speaks first (Ben. 2.11.6), generally a praedicatio humana benignaque will promote a positive
interpretation of the benefit. Thus, Seneca provides a prescriptive framework of the words to say and not to
say when giving a gift — or to prevent the other from saying (such as rogo, molestum verbum) — but also the
words to use or avoid when receiving, returning or asking for a gift. Even silence and mime-gestural forms
are communicative behaviours that act on the bond (e.g. frowning, lowering your gaze, etc.). The
contribution aims to explore this Senecan etiquette of communication in relation to the practice of giving, in
the light of the cultural metaphors linked to the sphere of interpretatio [Bettini 2012] and in dialogue with
studies of pragmatics of communication applied to Latin literature [Ricottilli 2009; Raccanelli 2010; 2011],
on the one hand, to show the performative and perlocutionary strength of such verbal and non-verbal
language [Austin 1962; Beta 2004], on the other hand, to highlight how Seneca offers, as Geertz would say,
not only a model for but also a model of: a descriptive and prescriptive representation of Roman good
practice.

Il dono — come ¢é stato osservato® — & un linguaggio, una forma di comunicazione. Lo & anche, forse
ancor di piu, a Roma antica, dove esso coopera a tessere una fitta rete di relazioni sociali, politiche

L Cfr. almeno GobBouUT 1996; RACCANELLI — BELTRAMI (2014, soprattutto pp. 195 s.); RICOTTILLI 2011; RICOTTILLI
2009; Corree 2017 e CARLA — GORI 2014. Piu in generale, gli esiti delle ricerche sul dono devono molto al lavoro di
MAuss 1950, i cui studi sono ancora oggetto di discussione e dibattito, al punto da stimolare nuovi sviluppi

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396 Orizzonti | 376



Lavinia Scolari

ed economiche. In un suo contributo sulla pragmatica del dono nella cultura romana, Renata
Raccanelli lo definisce come il «metalinguaggio analogico della relazione», o ancora «la
comunicazione della proposta di comunicare»?. Come la studiosa mette in risalto, se cio & vero per
la categoria del dono, lo e anche per quella del beneficium, che, specie nella riflessione senecana, si
interseca e giustappone alla prima, benché non le sia perfettamente sovrapponibile. Infatti, sebbene
entrambe afferiscano all’ambito del bene facere e alla prassi di reciprocita positiva, e nonostante
Seneca usi spesso munera (meno spesso dona) come sinonimo di beneficia, la loro relazione non si
puo ridurre a una semplice equivalenza. Nel De beneficiis in particolare, non di rado il loro & un
rapporto “sineddotico”, nel quale munera e dona rappresentano una delle tante articolazioni del
beneficium, uno degli strumenti per “fare il bene”, quello relativo alla sfera materiale, alla res. Ad
ogni modo, quando in questa sede proporremo la parola ‘dono’ come “traducente” o “modello
interpretativo” del beneficium romano, la useremo «[...] senza pretendere di trovare nell’antico
alcuna conferma (o disconferma) di modelli che alcuni antropologi tendono ad universalizzare in
maniera talvolta acritica»®.

Quello che quindi faremo & interrogarci su tre aspetti principali: 1) ci chiederemo innanzitutto se per

Seneca il dono sia un linguaggio che, come tale, va tradotto o interpretato; 2) esamineremo quindi
natura e ruolo degli interpretes del beneficio nonché caratteristiche e funzioni delle interpretationes
che essi forniscono; 3) individueremo gli elementi su cui gli interpretes sono chiamati a operare la
loro “traduzione”, a partire dalle parole da dire o da non dire e dai gesti e i comportamenti da
esprimere o reprimere®,

Infine, mutuando le categorie culturali usate da Clifford Geertz nel suo The interpretation of
cultures (1973) e mettendo a confronto i testi senecani con alcune riscritture letterarie latine,
tenteremo di aprire una terza direttrice di indagine volta a stabilire se — e in che misura — il modello
del dono che Seneca offre sia solo “prescrittivo” (un “modello per”) o anche “descrittivo”, un
“modello di” una buona prassi romana.

1. Gli interpretes beneficii

In Ben. 4.16.3, trattando del tema della gratitudine come virtu di per sé stessa desiderabile, Seneca
afferma: alia fortasse minus dignitatem suam praeferunt et, an sint honesta, interprete egent; «altre
cose presentano forse in modo minore il proprio valore e, [per stabilire] se siano onorevoli 0 no,
necessitano di un interpres». Per Seneca, dunque I’intervento di un interpres € indispensabile
quando I’oggetto in esame non manifesti chiaramente il proprio valore (dignitas)®, quando, ciog,
esso sia ambiguo o di difficile “traduzione”. Interpretari, infatti, ¢ il verbo usato per designare 1’atto

interpretativi. Per una messa a punto dello stato dell’arte si vedano, ad es. il numero XXXVI/2 della rivista «Sociologie
et sociétés» (2004) intitolato Présences de Marcel Mauss, e il n. XVII di «Trivium» (2014).

2 RACCANELLI (2011, 307-309). Sulle forme della “comunicazione analogica” attraverso la prassi del dono, cosi come
emergono dal De beneficiis di Seneca, cfr. RICOTTILLI — RACCANELLI (2023, 19 ss.). Sul piano metodologico,
indispensabili gli studi di “pragmatica” e “pragmatica della comunicazione” di AUSTIN 1962; SEARLE 1976;
WATZLAWICK — HELMICK BEAVIN — JACKSON 1971.

3 L1 CAusI (2009, 227).

4 Su questo punto, utili per un posizionamento critico gli studi di RICOTTILLI 2009 e RACCANELLI 2010, 2011;
RICOTTILLI (2018, 7-20); RACCANELLI — BELTRAMI (2014, 193-200) e il piu recente volume a cura di RICOTTILLI —
RACCANELLI (2023, soprattutto I’introduzione di L. Ricottilli, pp. 7-25).

5 Per un approfondimento sul concetto della dignitas all’interno della relazione asimmetrica tra benefattore e beneficato
si rimanda a MARCHESE 2011 e 2016.

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396 Orizzonti | 377



Interprete egent: linguaggio del dono e figure del ricordo nel De beneficiis di Seneca

del ‘tradurre’ da una lingua a un’altra, o meglio, da un sistema linguistico o comunicativo a un altro
(si pensi ad esempio all’interpretatio dei sogni, degli omina o degli oracoli).

1l ruolo dell’interpres, perd, & anche quello di attribuire un pretium alle cose®. Come ha mostrato
esaustivamente Bettini (2012), non si tratta solo di un «traduttore», vale a dire di una «persona che
media fra parlanti di lingue diverse» (p. 88), ma anche, piu in generale, di un «mediatore», «colui
che, mettendosi in mezzo fra due parti, contribuisce a stabilire il prezzo, il valore attorno al quale
esse possono trovare un accordo» (p. 97)".

Seneca, tuttavia, nella sua riflessione sul dono, fa riferimento a un tipo di interpretatio etica, in
grado di verificare la conformita di qualcosa o qualcuno alla sfera dell’honestum. Infatti, fra le cose
che necessitano di un interpres e il cui valore e difficile da stabilire, Seneca non puo non
annoverare i beneficia:

3.7.6. Quid sit enim beneficium, non constat, deinde, quantum sit; refert, quam benigne illud interpretetur
iudex. Quid sit ingratus, nulla lex monstrat; saepe et qui reddidit, quod accepit, ingratus est, et qui non
reddidit, gratus®.

3.7.6. Infatti, che cosa sia il beneficio, non lo si pud stabilire con certezza, e neppure quale sia il suo valore;
importa quanto benevolmente lo valuti il giudice. Che cosa sia un ingrato, nessuna legge lo indica; spesso
anche chi ha restituito cio che ha ricevuto € ingrato, e chi non ha restituito é grato.

Il soggetto del verbo interpretetur € iudex, un termine che, del resto, secondo Servio (ad Aen.
4.608), & assimilabile a interpres (alii ‘interpres’ testis, iudex, arbitra accipiunt). E al iudex, infatti,
che spetta il compito di interpretari. L’interpres beneficii che ha in mente Seneca, dunque, non € un
subalterno, ma una figura di una certa autorita, che & chiamata a fornire un giudizio e la cui
valutazione & in grado di influire sulla realta, di agire su di essa’. Tale iudex, inoltre, non dovra
neppure attenersi a un codice scritto o a delle norme prefissate, poiché non esiste alcuna lex che
disciplini la complessa materia dei benefici. Il metro di giudizio che dovra seguire & dunque quello
dettato dalla sua benignitas, o meglio, dal suo animus, come Seneca segnala chiaramente in Ep.
81.5: [...] animo et beneficia et iniuriae constant, «benefici e offese hanno un valore conforme a
quello della disposizione d’animo con cui si compiono». Non € possibile, quindi, stabilire un valore
economico-oggettivo dei doni: constare, presente in entrambi i brani, fa parte del lessico
economico-commerciale, della stima e del prezzo, ma stride con la sfera immateriale dei beneficia,
che si misurano sulla base dell’animus. E questo il centro assiologico del beneficio (cfr. Ben. 1.6.2),
I’elemento «hegemonikon che da forma e indirizza il campo delle res» e che crea «prospettive
valoriali»*°,

511 primo a proporre un rapporto etimologico tra interpres e pretium & stato BREAL 1876. Al riguardo, cfr. BETTINI
(2012, 272-76); BENVENISTE (1969, I, 105), secondo il quale pretium e interpres riconducono all’idea di
«contrattazione, prezzo fissato con accordo comune»; € ROCHETTE (1996, 83 ss.). Su pretium nel senso di “valore”, cfr.
OLD,s.v., 3.

7 Sull’originaria vocazione commerciale di interpres, cfr. BETTINI (2012, 88-97 et passim).

8 Per il testo del De beneficiis seguo PRECHAC 1926-1928 tranne dove diversamente segnalato.

® Al riguardo, BETTINI (2012, 95), parla di un’autonoma agency che fa dell’interpres una figura che oscilla tra quella
del «testimone che garantisce la validita di un certo atto, e quella del giudice o arbitro».

10 PicoNE (2013, 112). Sul ruolo dell’intenzione (mens) come tratto pertinente del dono, fondamentale GRIFFIN (2013,
spec. 27). Su animus e mens come «centri assiologici» a partire dai quali € possibile costruire prospettive di senso, cfr.
L1 Causi (2008, 101).

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396 Orizzonti | 378



Lavinia Scolari

Ma se il significato del dono (quid sit) e il valore che esso assume (quantum sit) dipendono da
quanto benevolmente (quam benigne) il iudex lo “interpreti”, cio significa che non solo i beneficia,
ma anche I’interpretatio ha una sua connotazione qualitativa, un’oscillazione segnica o, per meglio
dire, etica, che la rende pit 0 meno benigna e da cui dipende il valore del dono.

2.28.4. nullum est tam plenum beneficium, quod non vellicare malignitas possit, nullum tam
angustum, quod non bonus interpres extendat. Numquam deerunt causae querendi, si beneficia
a deteriore parte spectaveris®!.

2.28.4. Non c’¢ alcun beneficio cosi completo che la malignita non possa sminuire, nessuno
tanto misero che un buon intermediario non incrementi. Non mancheranno mai motivi per
lagnarsi, se si guardera il beneficio dal lato peggiore.

Se la malignitas & capace di denigrare (vellicare) un beneficium anche se plenum, un bonus
interpres sara in grado di accrescere (extendere) perfino un beneficium angustum®?. E evidente,
dunque, che ’attivita dell’interpres non ¢ affatto un’operazione neutra, ma consiste in un intervento
attivo sulla materia da “interpretare”. Un interpres bonus, vale a dire ‘dabbene’, ‘virtuoso’,
positivamente connotato sul piano etico, & davvero, come segnala Servio (ad Aen. 4.608), un auctor
(veteres enim interpretem conscium et auctorem dicebant), in grado cioe di augere (‘accrescere’) il
valore del dono, cosi come la malignitas & in grado di screditarlo®®. Netto il contrasto tra la
categoria astratta, impersonale, della malignitas e la forte rappresentazione “personale” del bonus
interpres, che sottolinea tutta I’autorevole centralita della disposizione interiore all’interno della
dinamica di “traduzione” del dono.

Ma chi sono questi autorevoli e determinanti interpretes del beneficio di cui parla Seneca?
Esaminando il trattato, ne emergono almeno due tipologie: la prima € quella degli interpretes
esterni alla dinamica, soggetti “terzi”, che, come nella definizione di Isidoro (Et. 10.124), stanno nel
mezzo tra le due parti (interpres quod inter partes medius sit). La loro “mediazione”, tuttavia,
talvolta coincidente con la generica opinio, non sempre ¢ d’aiuto alla costruzione di un legame
positivo:

4.21.5. Immo (amplius adiciam) est aliquando gratus etiam, qui ingratus videtur, quem mala
interpres opinio contrarium tradidit.

4.21.5. Anzi (aggiungero di piu) talvolta e grato anche colui che sembra ingrato solo perché
I’opinione pubblica, cattiva interprete, ne ha restituito un’immagine contraria.

11 Seguo qui il testo dell’edizione di HosIUS 1914, che espunge tam. PRECHAC 1926-1928 legge quod non tam bonus
interpres extendat.

12 ARMISEN-MARCHETTI (1989, 129) evidenzia come il termine interpres, in questo contesto, vada ricondotto alla
scientia interpretandi dei giureconsulti.

13 Sull’interpres come auctor e sul significato originario di quest’ultimo termine, legato alla «capacita di far crescere e
di portare a compimento un certo processo» cfr. BETTINI (2012, 95-96).

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396 Orizzonti | 379



Interprete egent: linguaggio del dono e figure del ricordo nel De beneficiis di Seneca

Il primo giudice dei benefici, ma anche e soprattutto del comportamento di chi li riceve, ¢ I’opinio,
che Seneca qualifica senza mezzi termini come una mala interpres la cui disfunzionalita traduttiva
risiede nel diffondere o restituire un’immagine contraria al vero (contrarium tradidit)“.

Il secondo tipo di interpres esterno emerge, ad esempio, in Ben. 6.13.5:

6.13.5. Non sum invidus beneficii interpres nec desidero illud mihi tantum dari, sed et mihi.

6.13.5. Non sono un malevolo estimatore del beneficio, né desidero che esso sia dato solo a me,
ma che sia dato anche a me.

Nel passo, Seneca immagina di assumere su di sé il ruolo di potenziale o aspirante soggetto
accipiens che si trovi a valutare non un beneficio ricevuto, ma quelli che il suo benefattore ha
erogato o potrebbe erogare ad altri diversi da lui. In questa particolare situazione, 1’accipiens guarda
dunque a una dinamica di scambio cui e estraneo, quella tra un soggetto dans (lo stesso dal quale si
aspetta di essere beneficato) e un altro donatario. Egli si colloca pertanto come interpres esterno che
ha tuttavia con una delle due parti (I’altro beneficato) un rapporto potenzialmente conflittuale.
Entrambi, infatti, guardano allo stesso obiettivo: ricevere un beneficio dal medesimo benefattore.
Seneca, perd, nega I’esclusivita del dono e rifiuta categoricamente 1’etichetta di invidus beneficii
interpres che lo porterebbe a interpretare il beneficio concesso ad altri e colui che gli e stato
preferito in modo malevolo (invidus). Dell’invidia, nello specifico, Seneca parla in Ben. 2.28 come
quel male che ci turba spingendoci a operare dei paragoni fra i doni che abbiamo ricevuto e quelli
ricevuti dagli altri:

2.28.1. Omnibus his vehementius et importunius malum est invidia, quae nos inquietat, dum
conparat: “Hoc mihi praestitit, sed illi plus, sed illi maturius”; et deinde nullius causam agit,
contra omnes sibi favet. Quanto est simplicius, quanto prudentius beneficium acceptum augere,
scire neminem tanti ab alio, quanti ab se ipso aestimari!

2.28.1. Fra tutti questi, il male piu violento e sconveniente ¢ I’invidia, che ci turba, mentre mette
a paragone: “Mi ha dato questo, ma a quello ha dato di piu, e a quell’altro ha dato piu
tempestivamente”; ¢ quindi non difende la causa di nessuno, ma sostiene sé stessa contro tutti.
Quanto e piu genuino, quanto € piu saggio accrescere il valore del beneficio ricevuto, e
riconoscere che nessuno é stimato da un altro tanto quanto é stimato da sé stesso!»

La pratica sconveniente che l’invidia attiva® & antitetica rispetto a quella piti saggia (cfr.
prudentius) suggerita poco dopo, che consiste nell’accrescere il valore del dono ricevuto
(beneficium acceptum augere): una prassi molto vicina all’esito della “traduzione” del bonus
interpres, incline a extendere il beneficium (Ben. 2.28.4). | motivi per lamentarsi (causae querendi)

14 1 aggettivo malus puo essere inteso sia come “malevolo” o “maligno”, come intendono GRIFFIN € INwooOD (2011, ad
loc.), che traducono con la pregnante espressione «malign gossip», sia, pit semplicemente, come “cattivo” nel senso di
“incapace” di svolgere bene I’attivita che gli compete.

15 KASTER (2005) definisce I’invidia come «an unpleasant psychophysical response to seeing your good» (p. 86) e
ancora «unadmiring view of some other person or group» (p. 103). Sulle disposizioni disfunzionali di invidia,
obtrectatio e malevolentia, cf. HELLEGOUARC’H (1963, 199). Sull’invidia dei beni altrui come meccanismo
disfunzionale di proiezione verso il presente, cf. L1 CAusI (2012, 72).

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396 Orizzonti | 380



Lavinia Scolari

non mancano se si guarda al beneficio ricevuto con una disposizione negativa, evidenziandone
pecche e difetti (a deteriore parte). In Ben. 2.28.4, infatti, a poter esercitare la malignitas o, in
alternativa, a dimostrare di essere un bonus interpres, & lo stesso beneficato, che da un lato &
spettatore delle dinamiche di scambio che lo circondano, dall’altro si fa interpres di quella nella
quale é calato, e, nello specifico, del dono di cui é soggetto accipiens. Nel trattato senecano, infatti,
I’interpres beneficii per antonomasia é proprio il beneficato che riceve il dono, e che, qualche volta,
puo ricadere nel novero dei munerum mali interpretes (‘cattivi interpreti dei doni’, Ben. 1.1.9)* e
risultare ingrato a seguito di una sua “cattiva interpretazione” del significato relazionale che esso
veicola.

In questo caso, pero, la definizione di Isidoro offerta supra vacilla, dal momento che un simile
interpres non é un esterno “mediatore tra le parti,” ma un agente interno alla dinamica benefica,
coincidente con una delle due partes che si relazionano. Stesso dicasi per 'ultima tipologia di
interpres, quella (interna alla dinamica) di colui che riceve il contro-dono, vale a dire il benefattore,
chiamato a benigne omnia interpretari (Ben. 2.17.6).

Seneca ha gia detto che il valore del beneficium dipende dall’animus (o dalla benignitas) di chi &
chiamato a valutarlo: in primo luogo, dunque, dal beneficato, che lo “interpreta” nel momento
stesso in cui lo riceve o lo chiede. In realta, perd, per Seneca, esso dipende anche e soprattutto
dall’animus del donatore e dal linguaggio (gestuale, verbale, espressivo) con cui questi lo eroga.
Detto altrimenti, per quanto benevolo possa essere 1’interpres beneficii, costui si trova comunque a
decodificare un messaggio, quella «comunicazione della proposta di comunicare» di cui parla
Raccanelli’. Per farlo, avra a disposizione una serie di segnali comunicativi. Seneca lo sa bene, ed
€ per questo che impiega gran parte del trattato per offrire un quadro prescrittivo delle parole da dire
e non dire quando si dona — o da evitare che 1’altro dica (come rogo, indicato come un molestum
verbum, onerosum, Ben. 2.2.1) — ma anche di quelle da usare o da evitare quando si riceve, si
contraccambia o si chiede. In altre parole, fornisce una guida “perlocutoria”® sia al benefattore sia
al beneficato, delle direttive, cioe, per ottenere certi effetti attraverso una serie di atti locutori (e
illocutori).

Per cogliere appieno il significato dell’operazione senecana occorre ora interrogarsi sulla natura e
funzione degli elementi che gli interpretes interni al beneficio sono chiamati a decodificare. In altre
parole, sara utile chiedersi da quali componenti sia formato il “linguaggio del dono”.

2. 1l linguaggio del dono

Come emerge dal trattato, la prassi benefica € supportata da un linguaggio verbale, gestuale ed
espressivo (o prossemico), che ha delle sue proprie regole, sulle quali Seneca riflette nel trattato.

In primo luogo, il nostro suggerisce di aggiungere alla res bona del dono bona verba, e di «dare
valore (commendare) alle cose che si offrono annunciandole in modo cordiale e benigno
(praedicatione humana benignaque)», in quanto «il silentium di alcuni o la loro ritrosia a parlare

16 Al rischio di incappare in munerum mali interpretes Seneca contrappone la certezza della benignitas deorum, su cui
cfr. PICONE (2013, 48 s).

17 Cfr. supra.

18 Cfr. AUSTIN 1962; BETA 2004.

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396 Orizzonti | 381



Interprete egent: linguaggio del dono e figure del ricordo nel De beneficiis di Seneca

(loquendi tarditas) ha rovinato (corrupit) benefici anche importanti (ingentia), dando I’impressione
di pesantezza e fastidio (imitata gravitatem et tristitiam), poiché essi hanno promesso col volto di
chi nega (voltu negantium)» (Ben. 2.3.1).

L’espressione del volto traduce dunque la disposizione dell’animo. Seneca lo anticipa in Ben. 2.2.2,
quando descrive il benefattore che dona volentieri come colui che agisce laetus e che «assume
un’espressione del volto che riflette quella del suo animo (induit sibi animi sui voltum)». Al
contrario, in Ben. 1.1.5-7 e fornita una rappresentazione profondamente negativa degli atti locutori
ed espressivi del soggetto dans: frontem adducere, vultum avertere, supercilia subducere sono
forme mimico-gestuali tipiche del malanimo®®; e ancora, I’astuto utilizzo di longi sermones con cui
togliere all’aspirante soggetto accipiens ’occasione di chiedere (occasio petendi); o le promesse
espresse con parole malevole, venute fuori a stento (malignis et vix exeuntibus verbis), che non
possono creare alcun sentimento di debito (cfr. nemo autem libenter debit, Ben. 1.1.7). Anzi, tanto
I’asprezza delle parole (asperitas verborum) quanto un cipiglio arrogante (supercilio) e un
linguaggio (sermo) improntato alla superbia fanno venire in odio i benefici (beneficia ... in odium
adducunt), e, sul piano perlocutorio, fanno si che il destinatario si penta di aver chiesto (Ben. 2.4.1).
La superbia, in particolare, e i suoi segnali prossemici vanno dunque evitati:

2.11.6. Quid opus adrogantia vultus, quid tumore verborum? Ipsa res te extollit. [...] res
loguentur nobis tacentibus. Non tantum ingratum, sed invisum est beneficium superbe datum.

2.11.6. A che serve un’espressione altera, a che servono parole tronfie? E 1’azione stessa che ti
esalta. [...] parlino i fatti mentre noi tacciamo. Non & solo sgradito, ma anche inviso il beneficio
dato in modo superbo.

Come osserva Raccanelli (2010, 146), questa gamma di atteggiamenti costituiscono dei «segna-
contesto», dei messaggi comunicativi capaci di decodificare situazioni conflittuali piuttosto che
ireniche e in grado di costruire relazioni positive. Talvolta, il silenzio e la scelta comunicativa
migliore: sia il dono stesso a parlare, purché non diventi un insulto (cfr. maledictum, Ben. 1.11.6):
cio accade, ad esempio, nel caso dei doni in cui si riconosce o denuncia un vitium accipientis, o dei
cosiddetti munera exprobratura, che “rimproverano” un vizio o un difetto (morbum) del donatario:
come quando si regala del vino a un ubriacone o dei medicinali a un uomo di salute cagionevole.
Quella dell’exprobratio, in particolare, € una categoria piuttosto insidiosa sul piano relazionale,
perché rischia di suscitare odium in chi ne ¢ colpito (Ben. 2.11.6) e di trasformare (vertere) il munus
in un’iniuria (Ben. 5.23.1) e un ingrato in un nemico (ne ex ingratus inimicum faciam, Ben. 5.22.3),
specie quando parole troppo dure (verba duriora) usate per ricordare il beneficio concesso e
ottenerne il contraccambio, sono avvertite alla stregua di rimbrotto e tormento?.

1 Cfr. RiIcOTTILLI (2011, 413-15). Per un’analisi di alcune celebri figure o episodi di superbia, si veda PICONE (2013,
172-73).

20 Un simile effetto & generato anche dal pessime loqui di cui si fanno protagonisti alcuni beneficati nei riguardi dei loro
benefattori: «Altri parlano in modo pessimo di quelli che si sono resi verso di loro benemeriti in modo ottimo (alii
pessime locuntur de optime meritis). E pil sicuro offendere questo genere di persone che averle beneficate; infatti,
cercano nell’odio I’argomento per dimostrare che non sono debitori di nulla» (Ben. 2.24.1). Cfr. anche Ben. 3.1.1: [...]
adeoque in contrarium itur, ut quosdam habeamus infestissimos non post beneficia tantum sed propter beneficia, «e si
giunge a un esito tanto contrario che alcuni li abbiamo sommamente ostili non solo dopo i benefici, ma proprio a causa

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396 Orizzonti | 382



Lavinia Scolari

Il benefattore che ricorda al destinatario il dono concessogli rischia di risemantizzare il beneficio
alla luce dei tratti coercitivi del credito. Questa operazione di ammonimento e dunque
profondamente negativa per il successo del meccanismo del bene facere, perché “traduce” il dono
in una dinamica di scambio diversa, avvertita come un peso da cui affrancarsi.

Gia in Ben. 2.11.1 Seneca si sofferma sull’uso improprio della commemoratio meritorum, volta a
exprobrare e dunque sovversiva rispetto alla dinamica benevola?:. Una simile ammonizione € un
tormento per 1’animus del destinatario, lacerato dal peso dell’obligatio. Essa non agevola il rapporto
né permette al sentimento di gratia di mantenersi vivo. Al contrario, il suo manifestarsi é indice di
una disposizione interiore marcata dalla superbia, la quale tende a subordinare I’interlocutore,
poiché trae il massimo della soddisfazione da un rapporto che sottolinei la diseguaglianza ed
evidenzi la preminenza di colui che ha elargito?.

La benevolentia non deve essere sottolineata continuamente con atteggiamenti di ostentazione (non
est dicendum, quid tribuerimus, «non bisogna parlare dei benefici che abbiamo attribuito», Ben.
2.11.2). Al benefattore, infatti, si addice tacere, mentre eloqui e narrare sono officia specifici del
beneficato (Ben. 2.11.2-3), che ha cosi occasione di manifestare la sua riconoscenza, dichiarando il
proprio debito e una memoria duratura: pertinax sit memoria debentium (Ben. 1.4.5) % .
L’opposizione parola/silenzio si iscrive cosi in un’altra categoria contrastiva, quella di
memoria/oblivio, gia citata nel libro 1, e in piu luoghi del trattato, e recuperata nel libro VII, quando
Seneca prescrivera iperbolicamente al benefattore di dimenticare il beneficio, attenendosi almeno al
silenzio®.

Seneca, perd, non fornisce solo un quadro prescrittivo delle parole da dire e non dire quando si
dona, ma anche di quelle da risparmiare al destinatario, tra cui spicca il gia citato verbo rogo:

2.2.1: «“chiedo” ¢ una parola sgradita (molestum verbum est), pesante (onerosum), da dirsi ad
occhi bassi (demisso vultu dicendum). Bisogna evitarla, una parola simile, all’amico e a
chiunque tu, rendendotene benemerito, voglia far diventare tuo amico: tardi ha concesso un
beneficio chi, pur affrettandosi, lo ha concesso solo dietro richiesta (roganti dedit). Per questo
bisogna indovinare i desideri di ognuno e, una volta compresili, bisogna evitargli il pesante
obbligo di chiedere».

di essi». Un concetto non dissimile & espresso in Ep. 19.11: quidam quos plus debent magis oderint, «alcuni tanto pit
sono debitori quanto pit odiano» [LENTANO 2005, 129].

2L Cfr. Ben. 2.11.1: lacerat animum et premit frequens meritorum commemoratio, «l’assiduo ricordo delle proprie
benemerenze lacera e opprime 1’animo del beneficato».

22 effetto di tortura dell’animo che la frequens commemoratio genera marca la «disfunzionalita del donatore
autocentrato», come evidenzia LI CAUsSI (2012, 44-45). Sul tema del tormento in relazione all’ingrato, cfr. Ep. 81.23:
torquet se ingratus et macerat, «si tormenta, 1’ingrato, e si crucciay.

23 Sul rapporto tra memoria e gratitudine, vd. LENTANO 2009.

24 Cfr. Ben. 7.22.2: cum dicimus “meminisse non debet”, hoc volumus intellegi: “praedicare non debet, nec iactare nec
gravis esse. [...] oblivisci eum, qui dedit, iussimus et plus imperando, quam praestarit poterat, silentium suasimus,
«quando dico “il benefattore non deve ricordare il beneficio” voglio che si intenda “non deve andare in giro a
raccontare il beneficio, né farsene un vanto né diventare pesante. [...] «abbiamo ingiunto a chi ha donato di dimenticare
ordinandogli di fare pit di quanto potrebbe, lo abbiamo almeno persuaso al silenzio». Rispetto al tema della
dimenticanza parte del donatore, cfr. ARMISEN-MARCHETTI (2004, 8-9). Sull’invito a dimenticare il beneficio come
iperbole con finalita parenetica, cfr. L1 CAusI (2012, 66-68). L unico caso in cui ¢ opportuno admonere si verifica
quando il beneficato virtuoso abbia effettivamente dimenticato il dono; allora questo vir bonus oblitus sara riconoscente
al dans che rievochera in lui, senza rimbrotti, il ricordo del beneficio erogatogli. Questa forma di admonitio verecunda
(Ben. 7.23.3) sara infatti giudicata come un nuovo beneficio, capace di ricondurre 1’accipiens nella via dell’honestum.

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396 Orizzonti | 383



Interprete egent: linguaggio del dono e figure del ricordo nel De beneficiis di Seneca

Anzi, aggiunge Seneca:

2.2.1: «se non ti & stato possibile prevenire la richiesta, impedisci a colui che chiede di
aggiungere altre parole, [...] prometti subito che lo esaudirai anche prima di essere nuovamente
esortati, e con la nostra fretta, diamone conferma»?>.

Alla parola gravosa cui il rogans ¢ costretto, Seneca associa un’espressione dimessa (demisso
vultu), in antitesi con 1’altera espressivita del donatore superbus, caratterizzato dall’adrogantia
vultus?.

Il filosofo propone quindi una serie di accorgimenti prossemico-comunicativi anche per gli agenti
accipientes, che sono invitati a mostrarsi hilares nel momento stesso in cui accolgono il dono,
esprimendo chiaramente la loro gioia (profitenentes gaudium) e rendendola manifesta al donatore
(et id danti manifestum sit) con 1’effusione stessa dei sentimenti (effusis adfectibus), perché quello
ne possa gioire a sua volta e al contempo riceva, per cosi dire, la prima e piu importante rata (prima
pensio) del contraccambio: qui grate beneficium accipit, primam eius pensionem solvit (Ben.
2.22)?". Del resto, come detto, anche il benefattore & un interpres beneficii. Anche a lui Seneca
suggerisce di decodificare tutti gli atti locutori, illocutori ed espressivi dell’interagente in modo
benevolo (omnia benigne interpretari), e di “interpretare” un semplice ringraziamento al pari di un
contraccambio.

2.17.6. Quanto melius quantoque humanius id agere, ut illis quogque partes suae constent, et
favere, ut gratia sibi referri possit, benigne omnia interpretari, gratias agentem non aliter,
guam si referat, audire, praebere se facilem ad hoc, ut, quem obligavit, etiam exolvi velit!

2.17.6. Quant’¢ preferibile e quanto ¢ tipico di maggiore affabilita (humanius) fare in modo che
anche loro [i beneficati] possano svolgere il loro ruolo, aiutarli a contraccambiare, interpretare
tutto in modo benevolo, ascoltare colui che ci ringrazia come se ci stesse dando il
contraccambio, e mostrarci disponibili al punto da volere perfino che colui che abbiamo reso
debitore assolva il suo debito.

Ancora una volta Seneca esorta I’interpres a operare una “traduzione sbilanciata” a favore del
beneficato. Benché ‘ringraziare’ sia gia un atto perlocutorio, con cui cioé si fa qualcosa mentre la si
dice, Seneca ne accresce la forza performativa, proponendo di attribuirgli una vera e propria
agency, un valore o un significato ancora piu concreti e fattuali: cio & possibile interpretando un
ringraziamento (vale a dire un discorso, dei verba) alla stessa stregua di una restituzione del dono,
cioé di una res.

% Cfr. anche Ben. 2.1.3: «ottima cosa e prevenire il desiderio di ciascuno (antecedere desiderium cuiusque) o
assecondarlo immediatamente (proximum sequi); € meglio, pero, prevenirlo anziché farsi pregare (rogemur), perché un
uomo dabbene, quando chiede, non riesce a parlare e diventa rosso (0s concurrat et subfundatur rubor), di conseguenza
chi elimina questo tormento moltiplica il valore del suo dono (qui hoc tormentum remittit, multiplicat munus suum)».

26 Cfr. ancora RICOTTILLI (2011, 414-15).

27 Sulloccorrenza e il valore di gaudium nel trattato, e nel passo in questione, cfr. KONSTAN (2014, spec. pp. 172 s.).
Ancora sul ruolo relazionale della gioia nella dinamica benefica, cfr. GRIFFIN — INwoOD (2011, 4) e RACCANELLI (2009,
334). Sul gaudium come «piacere derivante dalla coscienza di aver agito in modo virtuoso», cf. PICONE (2013, 109-
111).

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396 Orizzonti | 384



Lavinia Scolari

E dunque ormai chiaro che per Seneca la piu efficace e funzionale interpretatio beneficii non &
quella “obiettiva” ed “equa”, ma, paradossalmente, quella “infedele”, in grado di shilanciarsi in
modo benevolo per accrescere il valore del dono, acquisendo cosi una marca etica positiva e una
funzione relazionale piu attiva ed efficace.

In Ep. 81 Seneca fa un passo ulteriore. Immaginate che una stessa persona ci abbia prima concesso
un beneficio e poi offeso, quale sara la nostra reazione? Se secondo I’interlocutore fittizio (la
communis opinio?) le norme della iustitia impongono che a ciascuno sia reso il suo (suum cuique
reddere) e che 1’offesa sia ripagata con la legge del taglione ¢ il beneficio con la riconoscenza, la
giusta sentenza di un giudice severo (rectam illam rigidi iudicis sententiam) stabilira che le due
azioni si compensano (alterum ab altero absolvet). Ma il vir bonus, per Seneca, modello etico di
esemplarita positiva, & portato a fare i calcoli in modo da ingannarsi da sé (ut se ipse
circumscribat): aggiunge al beneficio e toglie all’offesa?®. Non & ancora sufficiente: «un altro iudex
piu indulgente (remissior) — quello che preferisco essere i0 — ordinera di dimenticare 1’offesa e di
ricordare il beneficio» perché «non assegno lo stesso valore a entrambi (non pono utrique par
pretium): valuto di piu il beneficio dell’offesa (pluris aestimo beneficium quam iniuriam)».
Trasparente lo squilibrio a favore del beneficio, cui non viene assegnato par pretium rispetto
all’offesa, ma un valore (etico, diremmo) maggiore.

Il migliore interpres sul piano etico, pero, e il sapiens, il quale «non traduce (vertit) tutto in senso
peggiore (in peius) e nemmeno cerca un capro espiatorio, ma gli sbagli degli uomini, li attribuisce
piuttosto alla sorte. Non mette sotto cattiva luce le parole o ’espressione del volto (non calumniatur
verba nec vultus); qualunque cosa accada, interpretandola benevolmente, la allevia (benigne
interpretando levat)» (Ep. 81.25). La benignitas & dunque il parametro assiologico, la bussola da
seguire.

E pertanto evidente che il linguaggio del dono agisce sugli interagenti e, di conseguenza, sulle
forme e sulla natura del rapporto, o0 meglio, sul suo significato e sul suo valore. Consapevole di cio,
Seneca cerca di prescrivere una comunicazione e un’interpretatio beneficiorum che mantengano
come loro punto fermo un unico obiettivo: tutelare la relazione.

3. Un “modello per” 0 un “modelli di”?

Abbiamo fin qui esaminato il paradigma senecano delle “buone prassi comunicative” in rapporto
alla dinamica del dono, alla luce delle metafore culturali riconducibili alla sfera dell’interpretatio e
in dialogo con gli strumenti della pragmatica della comunicazione applicata alla letteratura latina,
nel tentativo di evidenziare da un lato la forza performativa e perlocutoria di tale linguaggio,
verbale e non, dall’altro come Seneca offra una rappresentazione precettista del linguaggio del
dono, quello che Clifford Geertz chiamerebbe “modello per”.

Non ci resta quindi che chiederci se, oltre al “modello precettistico”, Seneca non fornisca anche un
“modello descrittivo” della buona prassi romana del dono, e di che tipo €sso sia.

28 a questione della lettura del verbo circumscribere, che potrebbe indicare sia ‘I’ingannarsi da sé’ sia ’azione di
‘circoscrivere’, ‘limitare’ (sé stesso 0 il proprio diritto) € ampiamente discussa in SETAIOLI (2019, 167 s.). Qui si
accoglie la prima ipotesi.

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396 Orizzonti | 385



Interprete egent: linguaggio del dono e figure del ricordo nel De beneficiis di Seneca

Questa domanda € gia stata al centro di un dibattito interpretativo teso a indagare ruolo, natura e
finalita del De beneficiis: se da un lato infatti si ¢ stati propensi a cogliere ¢ valorizzare 1’intento
precettistico e normativo del trattato, dall’altro non si ¢ del tutto trascurato il suo statuto descrittivo,
volto a rappresentare i meccanismi socio-politici di un sistema reale. Su questo aspetto, in
particolare, si & soffermata Miriam Griffin, che ha proposto una lettura del trattato come una sorta
di “galateo filosofico” ampiamente condiviso nel mondo romano®. In una prospettiva piti dinamica,
invece, alla riscrittura senecana e stata attribuita la funzione di fotografare le relazioni sociali
vigenti soprattutto a partire dalla fine della dinastia giulio-claudia, in contrasto rispetto alle pratiche
repubblicane della liberalitas®®. Tuttavia, a chi scrive sembra che 1’analisi di alcune riscritture
mitico-letterarie latine d’eta augustea incentrate sul tema del dono e del beneficio ci permetta di
evidenziare come il ritratto delle prassi di scambio delineato da Seneca trovi alcuni significativi
riscontri anche nel contesto della produzione letteraria precedente. Si tratta di una pista di indagine
che richiede certamente ulteriori approfondimenti e un confronto piu articolato con le fonti, non
solo letterarie, per cui in questa sede ci limiteremo a proporla come una possibile direttrice di
ricerca, stimolante ma ancora da esplorare.

A tal fine, esamineremo alcuni discorsi di donatori e donatari mitici rappresentati nel contesto del
genere epico romano: in primo luogo, quello di Enea alla sua benefattrice, la regina Didone (Aen.
1.598-605; 4.333 ss.), e di quest’ultima all’eroe sul punto di lasciarla (Aen. 4.317 ss. e 4.373-74),
che Seneca cita in Ben. 7.25.2 come esempio disfunzionale di benefattore in grado di “far odiare il
beneficio” rinfacciandolo. Seneca stesso sceglie di rievocare queste due “figure del ricordo”, in
grado di rendere “personificato” e memorizzabile il contenuto speculativo veicolato®: due iconici
personaggi del mito romano, protagonisti del poema epico latino per antonomasia, dall’indubbio
valore fondativo, letterario e culturale. 1l filosofo di Cordova li cala perd nel contesto retorico della
sua trattazione filosofica. Il confronto che proporremo qui di seguito, dunque, terra conto della
dissonanza tra la complessita letteraria e per cosi dire “umana” dei due personaggi virgiliani —
soprattutto nella loro interazione piu enfatica e sofferta, quella del conflitto e dell’irreparabile
frattura del legame® — e la rappresentazione per certi versi asettica, unidimensionale, dell’analisi
etica e retorica in cui Seneca li immerge.

In. Aen. 4.373 s., Didone ricorda al figlio di Venere in procinto di abbandonarla di averlo raccolto
naufrago sulla spiaggia e privo di tutto, mettendolo a parte del regno: un rimbrotto che, a parere di
Seneca, in qualche modo rischia di legittimare 1’ingratitudine che si biasima. Meglio fa la regina,
per il cordovese, in Ben. 4.317 s., dove i toni sono pit smorzati e le sue parole, volte a rimarcare il
merito di lei e non I’ingratitudine di lui, suonano come una supplica piuttosto che una minaccia (Si
bene quid de te merui, fuit aut tibi quicquam /dulce meum...). Seneca passa sotto silenzio la
possibilita che la reazione certamente esasperata e sofferente di Didone sia suscitata dalla totale
assenza di sympatheia da parte di Enea, il quale, trattenuto dal senso del dovere e dal superiore
richiamo del Fato, le nega la compassione e il «contagio delle lacrime»: come evidenzia Ricottilli,
infatti, e a questa chiusura relazione che la regina replica con 1’accusa di ingratitudine, considerata

29 Cfr. GRIFFIN 2003 e Ead (2013, spec. pp. 30-74) e COFFEE (2017, 89-134).

30 Cfr. CoFrFEeE (2017, 89-134).

31 La definizione di «figure del ricordo» & di ASSMANN (1992, 13). Al riguardo, cfr. PICONE (2013, 176) e Id. (2011,
289-91).

32 Su questo, si rimanda alla fondamentale analisi pragmatica di RICOTTILLI (2000, spec. pp. 92-116).

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396 Orizzonti | 386



Lavinia Scolari

come un oltraggio alla fides®®. Ma cio che a Seneca interessa & evidenziare come Didone, nel
poema, acquisisca quei tratti di benefattore superbo che nel trattato sono descritti come responsabili
della frattura relazionale: attraverso le pratiche disfunzionali della exprobratio e della frequens
memoratio, facendo cioé piu volte ricorso alla memoria come strumento per rinfacciare i benefici
concessi e rivendicare gratitudine e controprestazioni adeguate, un simile donatore svilisce il valore
del suo dono e logora il rapporto col suo interagente. Quello che la regina al massimo potrebbe
ottenere, infatti, & solo di suscitare tormento nel beneficato e incrementarne la distanza.

Ma se Didone, nella prospettiva senecana, mostra di essere una benefattrice ancora acerba,
oscillante nella sua conoscenza del “linguaggio del beneficio”, I’Enea virgiliano € certamente piu
abile nella prassi retorica del dono. Pur essendo impossibilitato a sdebitarsi e a rendere il dovuto
contraccambio alla regina che gli concede hospitium, pare conoscere le tacite regole del codice di
scambio e soprattutto del linguaggio della gratitudine. Lo dimostra chiaramente in Aen. 1.598-605
dichiarandosi indegno di poter mai sciogliere il suo debito e affidando agli dei la degna ricompensa
dovuta a Elissa®*:

guae nos, reliquias Danaum, terraeque marisque
omnibus exhaustos iam casibus, omnium egenos,
urbe, domo socias, grates persoluere dignas

non opis est nostrae, Dido, nec quidquid ubique est
gentis Dardaniae, magnum quae sparsa per orbem.
di tibi, si qua pios respectant numina, si quid
usgquam iustitiae est et mens sibi conscia recti,
praemia digna ferant.

“Tu che noi, reduci Danai, ormai esausti da tutte le nostre peripezie per terra e per mare,
bisognosi di ogni cosa, associ nella citta, nella casa, sciogliere degnamente il nostro debito di
riconoscenza con te non & nelle nostre possibilita, Didone, né di alcuno, ovungue egli sia, della
stirpe Dardania, dispersa per il grande mondo. Gli dei, se le potenze divine hanno riguardo dei
caritatevoli, se vi € in qualche luogo giustizia e una mente cosciente di cio che é giusto, ti diano
la ricompensa che meriti”. (Verg. Aen. 1.598-605)

Nel brano, Enea esercita egregiamente i parametri valutativi dell’interpres beneficii: minimizza
infatti la sua capacita di contraccambio dei benefici ricevuti e amplifica il merito di Didone,
un’ottica valutativa che bene si attaglia alle prescrizioni senecane rivolte ai beneficati. Le sue
parole, inoltre, elevano Didone come la sola ad aver avuto pieta dei Troiani, marcandone
I’esclusivita nella prassi del dono e 1’imbattibilita nell’onorevole gara dei benefici®®. Esse sembrano

3 RicOTTILLI (2000, 104-106). Sull’accoglienza di Didone, cfr. Lentano in BETTINI — LENTANO (2013, 107 s.).
FRATANTUONO 2020 segnala come Virgilio unisca la rappresentazione della Didone suicida alla riflessione sulla natura
del beneficium influenzato dal verso del poeta Rabirio sul suicidio di Marco Antonio (hoc habeo quodcumque dedit),
che ci é pervenuto per mediazione di Seneca (Ben. 6.22). Nella lettura virgiliana Didone oscilla cosi tra la figura di una
benefattrice generosa e quella di una donatrice disfunzionale, pronta a rinfacciare e a pentirsi, sicuramente priva di
quella capacita di discernimento tanto cara alla tesi senecana.

34 Sulla manifestazione di gratitudine che Enea esprime a parole, in un discorso retoricamente perfetto, e sul modello
omerico dell’arrivo di Ulisse presso Alcinoo, cfr. GIBSON (1999, 192-93).

35 Sul modulo compositivo della contentio in rapporto allo scambio di benefici, cfr. MARCHESE — FORMISANO 2017.

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396 Orizzonti | 387



Interprete egent: linguaggio del dono e figure del ricordo nel De beneficiis di Seneca

riecheggiare nel discorso di Gaio Furnio ad Augusto citato nel trattato, in cui il codice etico-
linguistico della gratitudine, pur nell’impossibilita di contraccambiare, trova massima
esemplificazione:

Ben. 2.25.1-2. Nullo magis Caesarem Augustum demeruit et ad alia impetranda facilem sibi
reddidit Furnius, quam quod, cum patri Antonianas partes secuto veniam impetrasset, dixit:
“Hanc unam, Caesar, habeo iniuriam tuam: effecisti, ut et viverem et morerer ingratus.”
Quid est tam grati animi, quam nullo modo sibi satis facere, quam ne ad spem quidem
exaequandi umguam beneficii accedere? 2 His atque eiusmodi vocibus id agamus, ut voluntas
nostra non lateat, sed aperiatur et luceat. Verba cessent licet si, quemadmodum debemus,
adfecti sumus, conscientia eminebit in vultu.

Ben. 2.25.1-2. «Con nessun atto Furnio si cattivd maggiormente Augusto e lo rese pronto ad
accordargli altri favori che col dirgli, nel chiedergli la grazia per suo padre seguace di Antonio:
“Questa ¢ 'unica offesa che mi hai fatto, o Cesare: mi hai ridotto a vivere ¢ a morire da
ingrato.” Che cosa potrebbe mostrare tanto la gratitudine quanto questo sentirsi scontento di sé
in qualsiasi modo, questo non poter coltivar nemmeno la speranza di eguagliare con un suo
beneficio quello ricevuto? 2 Dietro I’esempio di queste e di altre simili parole facciamo in modo
che i nostri sentimenti non rimangano nascosti, ma si manifestino chiaramente. Manchino pure
le parole: ma se nell’animo abbiamo quei sentimenti che dovremmo avere essi si
manifesteranno chiaramente sul nostro volto»®,

Beneficato dal princeps col perdono nei riguardi del padre®’, Furnio dichiara impossibile eguagliare
i meriti del suo benefattore e poterlo ripagare, come fa anche Enea, affidando agli dei il compito di
ricompensare la regina, gli unici in grado di conformarsi al valore dei doni di lei: e cosi Furnio, con
le sole parole, prospettando in modo iperbolico una vita (e una morte) all’insegna dell’ingratitudine
(cfr. effecisti, ut et viverem et morerer ingratus), intesse un discorso di ringraziamento senza eguali,
che gli permette di raggiungere I’apice della “riconoscenza”.

Altrettanto fa Enea nel brano citato e in Aen. 4.333-36 quando, pur costretto a lasciare Didone, cui
deve la vita, le promette memoria imperitura per i suoi molti meriti (cfr. I’'uso di promeritam), e le
assicura di non dimenticarla mai (nec me meminisse pigebit Elissae), finché avra memoria di sé
stesso (dum memor ipse mei) e vita in corpo. Un uso della categoria della memoria piu che adeguato
a un beneficato riconoscente, in linea con le prescrizioni senecane.

Spingendoci oltre 1’orizzonte degli esempi letterari citati da Seneca nella sua prassi didascalica, vale
la pena osservare come il discorso intessuto dal Giasone ovidiano delle Metamorfosi segua la falsa
riga del codice comunicativo di Enea. Quando infatti, giunti al porto di lolco, Giasone apprende
della precaria vecchiaia di Esone, suo padre, prega Medea di intervenire in suo soccorso:

cum sic Aesonides: ‘o cui debere salutem
confiteor, coniunx, quamquam mihi cuncta dedisti
excessitque fidem meritorum summa tuorum,

36 Seguo qui la traduzione di GUGLIELMINO (1967, ad loc.), che a sua volta si appoggia al testo di HosIus 1914.

37 Sulla figura di Gaio Furnio, oratore, legatus Augusti e console nel 17 a.C., rimando a GUGLIELMINO (1967, nota ad
Ben. 2.25, p. 491). Ancora su di lui in rapporto alla clementia di Ottaviano, vd. RAONI TROMBETTA (2015, spec. p. 161),
che affianca alla fonte senecana quella rappresentata da Cassio Dione.

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396 Orizzonti | 388



Lavinia Scolari

si tamen hoc possunt (quid enim non carmina possunt?)
deme meis annis et demptos adde parenti!’

Cosi le si rivolse il figlio di Esone: “o moglie, a cui ammetto di dovere la mia salvezza, benché
tu mi abbia dato tutto e la somma dei tuoi meriti abbia superato la misura della lealta, se tuttavia
questo possono i tuoi incantesimi (e infatti che cosa non possono le formule magiche?) togli alla
mia vita degli anni e aggiungili a quella di mio padre”. (Ov. Met. 7.164-69)

A differenza del Giasone greco, che attribuisce la sua salvezza ad Afrodite piuttosto che a Medea
(Eur. Med. 526-28)%, I’eroe ovidiano magnifica i benefici della maga di Colchide, introducendo la
richiesta di un nuovo beneficio con I’esaltazione della sua generosita: Giasone riconosce che Medea
gli ha gia donato ogni cosa superando di gran lunga la misura dei vincoli imposti dal rispetto della
fides coniugale; in piu, dichiara apertamente di aver contratto nei suoi confronti un incolmabile
debito: come Enea e come Furnio, anche Giasone deve alla sua benefattrice la vita. Il discorso
dell’eroe, retoricamente impeccabile, va cosi a segno, e la risposta di Medea sembra quasi quella di
un personaggio che abbia letto il trattato di Seneca: «cerchero di farti un dono anche maggiore di
quello che chiedi (sed isto / quod petis, experiar maius dare munus)» (Met. 7.174 s.). Nel rispetto
del codice etico del buon benefattore, Medea accoglie la richiesta di Giasone e rilancia offrendogli
un dono perfino piu grande, in linea con la rappresentazione agonistica del meccanismo di scambio
benefico che Seneca fara sua. La predisposizione di Medea a donare € dunque non solo confermata,
ma per cosi dire sublimata dalla sua disponibilita ad accrescere il valore del dono di cui il rogans
necessita, donando senza togliere nulla®®.

Ma quello di Medea non ¢ 1’unico caso ovidiano in cui un benefattore replica alla richiesta del
rogans secondo una spirale agonistica che tende al rialzo. Ancora nelle Metamorfosi (Met. 3.287-
91), Semele domanda a Giove un munus sine nomine: Ovidio usa qui il verbo rogare (rogat illa
lovem sine nomine munus) per marcare 1’azione della donna, che si iscrive cosi esplicitamente nella
dimensione attoriale del personaggio rogans. Il dio non solo la invita a scegliere, fase essenziale
della dinamica del beneficio (cfr. I’'uso di elige, v. 289, verbo tecnico del lessico del dono), ma,
anticipandola, non le permette di aggiungere altre parole e chiama subito a testimone lo Stige sul
fatto che non le rifiutera nulla. Giove aderisce pertanto al paradigma comportamentale del buon
benefattore che Seneca codifichera nel suo trattato, il quale anticipa il desiderio del suo interagente
o lo asseconda senza esitazione, infatti «& meglio prevenirlo anziché farsi pregare (rogemur), perché
un uomo dabbene, quando chiede, non riesce a parlare e diventa rosso, di conseguenza chi elimina
questo tormento moltiplica il valore del suo dono» (Sen. Ben. 2.1.3)%.

3 Dell’ingratitudine di Giasone nei confronti dei benefici di Medea e del ruolo di Cipride mi sono gid occupata in
SCOLARI (2018, spec. p. 158 ss.). Per un esame della figura di Giasone in rapporto al mito di Medea, cfr. BETTINI —
Pucci (2017, 60 ss.; 99 ss.).

3% Come segnala KENNEY (2011, nota ad 7.174, p. 239) proponendosi di “restaurare” la giovinezza di Esone, Medea
elude cosi il rischio di incorrere in una potenziale infrazione dell’ordo rerum, che vieterebbe di interferire con la durata
della vita umana.

40 Cfr. supra. Uno schema non dissimile & adottato dal Sole in risposta alla prova di paternita richiesta dal figlio Fetonte
(Ov. Met. 2.33 ss.). Per un’analisi di questo racconto, del munus sine nomine di Giove a Semele e di quello funesto di
Medea, anche alla luce delle categorie del beneficium romano, mi permetto di rimandare a SCOLARI (2018, 82-91; 102
SS.).

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396 Orizzonti | 389



Interprete egent: linguaggio del dono e figure del ricordo nel De beneficiis di Seneca

E ancora Giove a rivestire il ruolo del benefattore che esercita le prerogative del suo ruolo quando,
a Venere che chiede per il figlio Enea il dono del cielo, acconsente dopo aver valutato la dignitas
del rogans che domanda un beneficio e quella del donatario cui il beneficio & destinato: “estis, ait,
caelesti munere digni, / quaeque petis pro quoque petis”, «siete degni del dono celeste, sia tu che
chiedi, sia colui per cui chiedi» (Met. 4.954 s.)*. E la reazione stessa di Venere & pragmaticamente
adeguata: la dea infatti mostra il suo gaudium e ringrazia il padre benefattore (gaudet gratiesque
agit, v. 596).

Gia in Aen. 8.169-71, a Enea che, alla corte di Evandro, impetra 1’alleanza dei Greci contro i Rutili
di Turno, il re arcade, non avendo potuto prevenire la richiesta, fa ammenda con una risposta che
mira ad anticipare i desideri di Enea, degna del Giove e della Medea ovidiani:

ergo et quam petitis iuncta est mihi foedere dextra,
et lux cum primum terris se crastina reddet,
auxilio laetos dimittam opibusque iuuabo.

“Pertanto, la destra che mi chiedi € gia congiunta in un patto, e quando le prime luci del giorno
torneranno a illuminare la terra, saro ben lieto di concederti il mio aiuto e di giovarti coi miei
mezzi”.

Evandro risponde collocando I’erogazione del dono non nel futuro, bensi nel presente: la destra, la
mano che Enea chiede di stringere, il simbolo della fides, cioe della lealta e degli accordi pattuiti e
rispettati, per il re di Pallanteo & gia stretta in un patto, prima ancora che Enea abbia finito di
domandare quell’alleanza cui aspira. Un esempio ottimale di risposta, in grado di riequilibrare la
relazione verticale tra supplice e benefattore in un rapporto tra pari.

Ancora in Ovidio, assistiamo al sovvertimento del codice etico e linguistico del dono operato dal
personaggio di Medea, decisa a mandare a compimento un crudele inganno ai danni delle figlie di
Pelia. Determinata a vendicare ’amato, la donna di Colchide raggiunge la reggia di lolco e,
simulando una rottura con Giasone, menziona le sue stesse capacita taumaturgiche di fronte alle
figlie del re, raccontando del miracoloso ringiovanimento di Esone da lei operato®?. Si tratta,
tuttavia, di un’esca utile per spingere le donne a chiedere per il padre, prostrato dalla vecchiaia, la
stessa prestazione benefica (qui definita munus, Met. 7.310). Medea, infatti, adopera nel brano una
serie di tecniche comunicative (la sospensione, il silenzio, 1’esitazione simulata) per tenere in
sospeso le sue interagenti e spingerle verso il ruolo di rogantes: illa brevi spatio silet et dubitare
videtur / suspenditque animos ficta gravitate rogantum, «tace per un po’, pare esitare / ¢ tiene in
sospeso I’animo di quelle due, che le chiedono, facendosi seria ad arte» (Met. 7.307-308)*3. Quello
di Medea e pertanto un comportamento in netta antitesi con le raccomandazioni che Seneca
rivolgera ai benefattori, chiamati a donare «innanzitutto ben volentieri, presto e senza alcuna
esitazione» (ante omnia libenter, cito, sine ulla dubitatione, Ben. 2.1.2); questi ultimi, infatti,

41 Seguo qui il testo accolto anche da GALASSO (2022, I1, ad loc.). KENNEY (2011, ad loc.) predilige numine a munere,
che pur espungendo la parola chiave munus non svilisce il senso del dialogo.

42 per la trasformazione mitico-letteraria di Medea, che vale al personaggio il suo ingresso nelle Metamorfosi di Ovidio,
e per un’analisi della Medea ovidiana, si rimanda al pregevole lavoro del compianto Giuseppe Pucci in BETTINI — PUcClI
(2017, soprattutto pp. 103-105).

43 Cfr. anche Ov. Met. 7.322-223 in cui si mette in luce I’insistenza delle figlie di Pelia. Su questo mito, cfr. ancora
SCOLARI (2018, 154-56).

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396 Orizzonti | 390



Lavinia Scolari

esitando e procrastinando il dono non fanno altro che acuire il tormento di chi chiede**, una
considerazione che la Medea ovidiana sembra avere ben chiara e che addirittura usa come strategia
perlocutoria, in grado cio¢ di suscitare I’effetto sperato: ottenere la richiesta di una prestazione che
si rivelera nociva per le stesse beneficate e cui I’eroina non esita a ottemperare.

4. Conclusioni

Le riscritture mitico-letterarie fin qui esaminate, in cui gli interagenti sembrano aderire alle “regole”
etico-comunicative proposte nel trattato, o sovvertirle apertamente, ci consentono di ipotizzare,
benché con prudenza, che alcune tacite norme del galateo comunicativo del dono fossero gia in
circolo in eta augustea, al punto da essere in qualche misura assorbite e riscritte dalle riscritture
letterarie del tempo. In altre parole, personaggi quali Enea, Didone, Giove, Giasone e Medea
sembrano costituire un repertorio variegato e complesso di figure mitico-letterarie in grado di
mostrare come alcuni principi etico-teorici che Seneca recupera, rielabora e approfondisce,
facessero gia parte di una certa rappresentazione culturale romana, o almeno, di una sua
rielaborazione poetico-narrativa gia attiva ed efficace nel | sec. a.C.: piu che una “buona prassi
romana”, dunque, appare piu opportuno far riferimento a una “buona pratica letteraria” di
reciprocita, in grado di fornire un quadro pit 0 meno dettagliato del modo in cui i Romani della
generazione contemporanea a Seneca e di quelle di poco precedenti pensassero e rappresentassero
le regole del beneficio e delle sue forme di comunicazione analogica.

Quello senecano, detto altrimenti, non appare soltanto come un modello regolativo, ma anche,
parafrasando ancora Geertz, come un modello di: la rappresentazione descrittiva e, per cosi dire,
espositiva di una buona prassi sociale, codificata dalla letteratura d’eta augustea, e che trova in
Giove da un lato ed Enea dell’altro due dei suoi massimi rappresentanti mitico-letterari, il padre
divino e quello umano (o eroico) della grande stirpe romana. In quest’ottica, il modello antifrastico
di Medea (e per certi versi anche della Didone furens, archetipo mitico ed eziologico della guerra
punica e dell’ostilita verso Cartagine) € utile per rafforzare in filigrana il paradigma etico positivo
del dono cristallizzato dalle figure esemplari del padre degli déi e dell’Anchisiade. Se questi ultimi
confermano i modelli etici positivi del potere legittimo e della paternita, Didone e Medea, entrambe
barbare e regali, entrambe figure dell’altrove, lo sovvertono: la prima incarna com’¢e noto 1’esito
funesto di una femina al soglio regale, la seconda, come & stato osservato®, capovolge «il
paradigma del paterfamilias romano detentore dello ius vitae ac necis, il diritto di vita e di morte,
nei confronti degli figli», avocando tale diritto esclusivamente alla madre.

Ma se Enea e Didone sono figure del ricordo esplicite, che Seneca cita nel trattato richiamandole
come esemplificative del suo discorso etico, in grado cioe di personificare il contenuto del
messaggio, di cristallizzarlo traendo vantaggio dalla memoria mitica, letteraria e culturale
condivisa, quelle non citate di Giove, Semele e Medea potrebbero cionondimeno rappresentare
“figure del ricordo culturali”, presenti nel sostrato tradizionale romano®® e utili per confermare

4 Cfr. anche Ben. 2.1.3.

4 BETTINI-Puccl (2017, 114).

46 Sulla presenza di Medea nella letteratura romana, anche quella perduta e frammentaria, cfr. BETTINI — Puccl (2017,
99 ss.). Lo stesso Seneca adottera il suo mito nella tragedia omonima come paradigma di vendetta e potere.

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396 Orizzonti | 391



Interprete egent: linguaggio del dono e figure del ricordo nel De beneficiis di Seneca

alcuni meccanismi relazionali, funzionali o disfunzionali, che il dono crea, e incisive per
esemplificare gli esiti, felici o nefasti, delle sue interpretazioni.

Riferimenti bibliografici

Aa. Vv., Présences de Marcel Mauss / The Presences of Marcel Mauss, «Sociologie et sociétés» XXXV1/2 (2004),
https://www.erudit.org/revue/socsoc/2004/v36/n2/index.htm (ultima visita in data 02/01/2026).

Aa. Vv, Relire Marcel Mauss / Relektiiren von Marcel Mauss, «Triviums», XVI1I (2014), http://trivium.revues.org/4820
(ultima visita in data 02/01/2026).

ASSMANN 1992
J. Assmann, Das kulturelle Gedachtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identitét in frihen Hochkulturen (trad. it. La
memoria culturale. Scrittura, ricordo e identita politica nelle grandi civilta antiche, Torino 1997).

AUSTIN 1962
J.L. Austin, How to do Things with Words, Oxford-New York 1962, 19752 (trad. it. Quando dire & fare, Torino 1974;
Come fare cose con le parole, Genova 1987).

ARMISEN-MARCHETTI 1989
M. Armisen-Marchetti, Sapientiae facies: étude sur les images de Sénéque, Paris.

ARMISEN-MARCHETTI 2004
M. Armisen-Marchetti, Mémoire et oubli dans la théorie des bienfaits selon Sénéque, «Paideia» L1X, 7-23.

BENVENISTE 1969
E. Benveniste, Le vocabulaire des institutions indo-européennes, I-11, Paris (trad. it. Torino 20012).

BETA 2004
S. Beta (a cura di), La potenza della parola. Destinatari, Funzioni, Bersagli, Atti del Convegno di Studi Siena, 7-8
maggio 2002, I quaderni del Ramo d’oro 6, Fiesole (FI).

BETTINI 2012
M. Bettini, Vertere: un’antropologia della traduzione nella cultura antica, Torino.

BETTINI— LENTANO 2013
M. Bettini, M. Lentano, Il mito di Enea. Immagini e racconti dalla Grecia a oggi, Torino.

BETTINI - Puccli 2017
M. Bettini, G. Pucci, Il mito di Medea. Immagini e racconti dalla Grecia a oggi, Torino.

BETTINI— SHORT 2014
M. Bettini, W.M. Short, (a cura di), Con i Romani. Un’antropologia della cultura antica, Bologna.

BREAL 1876:
M. Bréal, Interpres. Pretium, in «Mélange de la Société de Linguistique de Paris» I11.2 (1876), 163-64.

CARLA —GORI12014
F. Carla, M. Gori (eds.), Gift Giving and the “Embedded” Economy in the Ancient World, Winter Verlag, Heidelberg
(Akademiekonferenzen, 17).

CoFrree 2017
N. Coffee, Gift and Gain. How Money Transformed Ancient Rome, Oxford.

FRATANTUONO 2020:
Lee M Fratantuono, Virgil s Dido and Rabirius’ Antony : A Fragment from Seneca, «QUCC» n. s. CXXIV.1, 175-81.

GALASSO 2022

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396 Orizzonti | 392


https://www.erudit.org/revue/socsoc/2004/v36/n2/index.htm
http://trivium.revues.org/4820

Lavinia Scolari

L. Galasso (a cura di), Ovidio, Le Metamorfosi, traduzione e introduzione di G. Paduano, commento di L. Galasso, 2
voll., Torino.

GEERTZ 1973
C. Geertz, The interpretation of cultures: selected essays, New York 1973 (trad. it. Bologna 2008).

GIBSON 1999
R.K. Gibson, Aeneas as hospes in Vergil, Aeneid 1 and 4, «CQ» XLIX.1, 184-202.

GobpBouT 1992
J.T. Godbout, L esprit du don, Paris (trad. it. Torino 1993).

GODBOUT 1996
J.T. Godbout, Le langage du don (trad. it. Torino 1998).

GobpBouUT 1998
J.T. Godbout, in coll. con Alain Caillé, The world of the gift, London.

GobpBouT 2007
J.T. Godbout, Ce qui circule entre nous. Donner, recevoir, rendre, Paris (trad. it. Quello che circola tra noi: dare,
ricevere, ricambiare, Milano 2008).

GODELIER 1996
M. Godelier, L enigme du don, Paris.

Goux 1996
J.J. Goux, Don et alterité chez Sénéque, «Revue du MAUSS semestrielle» VIII, 114-13.

GREGORY 1982a
C.A. Gregory, Gifts and Commodities. Exchange and Western Capitalism Since 1700, London.

GREGORY 1982b
C.A. Gregory, Alienating the inalienable: corrispondence, «Man» XVII, 343-45.

GRIFFE 1994
M. Griffe, Don et contre-don dans le De Ben. de Sénéque, «Lalies. Actes des sessions de linguistique et de littérature»
X1V, 233-47.

GRIFFIN — INwoOD 2011
M.T. Griffin, B. Inwood (eds.), On Benefits, Chicago — London.

GRIFFIN 2003
M.T. Griffin, De beneficiis and Roman society, «JRS» XClIII, 92-113.

GRIFFIN 2013
M.T. Griffin, Seneca on society: a guide in De beneficiis, Oxford.

GRIMAL 1968
P. Grimal, Place et rdle du temps dans la philosophie de Séneque, «<REA» LXX, 92-109.

GUGLIELMINO 1967
S. Guglielmino (a cura di), Lucio Anneo Seneca. | benefici, Bologna 1971.

HELLEGOUARC’H 1963
J. Hellegouarc’h, Le vocabulaire latin des relations et des partis politiques sous la République, Paris.

Hoslus 1914
C. Hosius (ed.), L. Annaei Senecae De beneficiis Libri VI, De Clementia Libri Il, Leipzig.

INwOOD 1995

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396 Orizzonti | 393



Interprete egent: linguaggio del dono e figure del ricordo nel De beneficiis di Seneca

B. Inwood, Politics and paradox in Seneca’s De beneficiis, in INwooD 2005, 65-94.

INwooD 2000
B. Inwood, The Will in Seneca the Younger, «CPh» XCV/1, 44-60.

INwoOD 2005
B. Inwood, Reading Seneca. Stoic Philosophy at Rome, Oxford.

KASTER 2005
R.A. Kaster, Emotion, restraint, and community in ancient Rome, Oxford.

KENNEY 2011
E.J. Kenney (a cura di), Ovidio. Metamorfosi, vol. IV (libri VII-1X), traduzione di G. Chiarini, Fondazione Lorenzo
Valla-Mondadori, Milano 2011.

KONSTAN 2014
D. Konstan, The joy of giving: Seneca De beneficiis 1.6.1, in E. Emilsson, A. Maravela, M. Skoie (eds.), Paradeigmata:
Studies in Honor of @ivind Andersen, Athens 2014, 171-76.

KRANZ 1964
P. Kranz, Beneficium in politischen Sprachgebrauch der ausgehenden Republik, Minster, diss.

LENTANO 2005
M. Lentano, 1/ dono e il debito. Verso un’antropologia del beneficio nella cultura romana, in A. Haltenhoff, A. Heil,
F.-H. Mutschler (Hrsg.), «<R6mische Werte als Gegenstand der Altertumswissenshaft», Minchen- Leipzig 125-42.

LENTANO 2009
M. Lentano, La gratitudine e la memoria: una lettura del “De beneficiis”’, «BStudLat», XXXIX/1, 1-28.

L1 CAusI 2008
P. Li Causi, La teoria in azione. Il dono di Eschine e la riflessione senecana sui beneficia, <AOFL» n. s. 111/1, 95-110.

L1 CAusI 2009
P. Li Causi, Fra creditum e beneficium. La pratica difficile del “dono” nel De beneficiis di Seneca, «QRO on line» 11,
226-52.

L1 CAusi 2011
P. Li Causi, Una mediazione conflittuale per una pratica della teoria. Dinamiche e funzioni dell’interlocutore
immaginario in alcuni loci del de beneficiis di Seneca, in PICONE — RICOTTILLI — BELTRAMI 2011, 211-32.

L1 CAusI 2012
P. Li Causi, Il riconoscimento e il ricordo. Fama e memoria nel De beneficiis di Seneca, Palermo.

Lyons 2012
D.J. Lyons, Dangerous Gifts: Gender and Exchange in Ancient Greece, Austin.

MARCHESE 2011
R.R. Marchese, Dignita e diseguaglianza. 1l rispetto nella relazione fra benefattori e beneficati, in PICONE — RICOTTILLI
—BELTRAMI 2011, 245-72.

MARCHESE 2016
R.R. Marchese, Uno sguardo che vede. L’idea di rispetto in Cicerone e in Seneca, Palermo.

MARCHESE — FORMISANO 2017
M. Formisano, R.R. Marchese (a cura di), In gara col modello. Studi sull’idea di competizione nella letteratura latina.
Un libro per Giusto Picone, GenerAzioni. Letteratura e altri saperi, Palermo.

MaAuss 1950

M. Mauss, Essai sur le don, Paris, trad. it. Saggio sul dono. Forma e motivo dello scambio nelle societa arcaiche,
Torino 20223,

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396 Orizzonti | 394



Lavinia Scolari

PICONE — RICOTTILLI - BELTRAMI 2011
G. Picone, L. Ricaottilli, L. Beltrami (a cura di), Benefattori e beneficati. La relazione asimmetrica nel de beneficiis di
Seneca, Palermo.

PICONE 2011
G. Picone, Ercole e il serpente. Figure di ricordo, modelli mitici, modelli etici nel de beneficiis di Seneca, in PICONE —
RICOTTILLI— BELTRAMI 2011, 289-302.

PicoNE 2013
G. Picone (a cura di), Le regole del beneficio. Commento tematico a Seneca, de beneficiis libro I, Palermo.

PRECHAC 1926-1928
F. Préchac, Sénéque. Des bienfaits, voll. I-11, Paris (20034).

RACCANELLI 2010
R. Raccanelli, Esercizi di dono. Pragmatica e paradossi delle relazioni nel de beneficiis di Seneca, Palermo.

RACCANELLI 2011
R. Raccanelli, Cambiare il dono: per una pragmatica delle relazioni nel de beneficiis senecano, PICONE — RICOTTILLI—
BELTRAMI 2011, 303-356.

RACCANELLI— BELTRAMI 2014:
R. Raccanelli e L. Beltrami, Dono e Amicizia, in M. Bettini, W.M. Short (a cura di), Con i Romani. Un antropologia
della cultura antica, Bologha 2014, 187-214.

RAONI TROMBETTA 2015

F. Raoni Trombetta, La clementia di Ottaviano e la rappresentazione storiografica di Gaio Furnio, in T. M. Lucchelli,
F. Rohr Vio (a cura di), VIRI MILITARES. Rappresentazione e propaganda tra Repubblica e Principato, Trieste, EUT
Edizioni Universita di Trieste, 2015, pp. 157-69.

RICOTTILLI 2000
L. Ricottilli, Gesto e parola nell ’Eneide, Bologna 2000.

RiCcOTTILLI 2009

L. Ricottilli, Appunti sulla Pragmatica della Comunicazione e della letteratura latina, in A. Barchiesi, G. Guidorizzi (a
cura di), La stella sta compiendo il suo giro. Atti del Convegno Internazionale di Siracusa, 21-23 maggio 2017, suppl.
al vol. VII, f. I, quarta serie (2009), 121-70.

RICOTTILLI 2011
L. Ricottilli, Aspetti della rappresentazione gestuale nel de beneficiis, in PICONE — RICOTTILLI — BELTRAMI 2011, 399-
429.

RICOTTILLI 2018
L. Ricottilli (a cura di), Modalita della comunicazione in Roma Antica, Bologna.

RICOTTILLI— RACCANELLI 2023
L. Ricottilli, R. Raccanelli (a cura di), Pragmatica della comunicazione e testi classici, Bologna.

ROCHETTE 1996
B. Rochette, Fidi Interpretes. La traduction orale a Rome, «Ancient Society» XXVII (1996), 75-89.

SATLOW 2013
M.L. Satlow (ed.), The Gift in Antiquity. The ancient world: comparative histories, Hoboken, (NJ).

SCOLARI 2018
L. Scolari, Doni Funesti. Miti di scambi pericolosi nella letteratura latina, Pisa.

SEARLE 1976

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396 Orizzonti | 395



Interprete egent: linguaggio del dono e figure del ricordo nel De beneficiis di Seneca

J.R. Searle, Gli atti linguistici, Torino.

SETAIOLI 2019
A. Setaioli, L’Ep. 81 di Seneca e la postilla al De beneficiis, «Prometheus» XLV, 162-74.

WATZLAWICK — HELMICK BEAVIN — JACKSON 1971

P. Watzlawick, J. Helmick Beavin, D.D. Jackson, Pragmatica della comunicazione umana. Studio dei modelli
interattivi, delle patologie e dei paradossi, Roma.

ClassicoContemporaneo 11 (2026) 376-396 Orizzonti | 396



